
 

 

 
Revista de Derecho Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dic. 2025 

XXI 

 

EL DERECHO ENCONTRADO EN LA CALLE 

Y SU RELACIÓN CON LOS CONFLICTOS 

SOCIO-TERRITORIALES 
 

O DIREITO ACHADO NA RUA E SUA RELAÇÃO 

COM OS CONFLITOS SÓCIO-TERRITORIAIS 

 

LAW FOUND IN THE STREETS AND ITS 

RELATION TO SOCIO-TERRITORIAL CONFLICTS 

 
 

JOSÉ GERALDO DE SOUSA JÚNIOR
1 

LILIANE PEREIRA DE AMORIM
2 

 

 

Breve Biografía: 

José Geraldo de Sousa Júnior (Río de Janeiro, 1947) es jurista, 

profesor e investigador reconocido por su actuación en los campos de 

los derechos humanos, la ciudadanía y la teoría crítica del derecho. 

Licenciado en Ciencias Jurídicas y Sociales, magíster y doctor en 

Derecho por la Universidad de Brasília (UnB), ingresó como docente en 

dicha institución en 1985, donde alcanzó el cargo de profesor titular y 

fue elegido rector en 2008. Asimismo, se desempeñó como Director de 

la Facultad de Derecho de la UnB y como Director del Departamento de 

 
1  Licenciado en Ciencias Jurídicas y Sociales, magíster y doctor en Derecho por la 

Universidad de Brasília (UnB), es Profesor Emérito e Investigador Colaborador Pleno 

Voluntario de la Universidad de Brasília. Fue Director de la Facultad de Derecho, Director 

del Departamento de Política de la Educación Superior de la SESU/MEC y Rector de la UnB. 

Actúa en Teoría del Derecho, con énfasis en ciudadanía, derechos humanos y justicia. Es 

colíder del grupo El Derecho Encontrado en la Calle (O Direito Achado na Rua), coordina 

su serie editorial e integra la Comisión Justicia y Paz, el Instituto de los Abogados Brasileños 

(IAB) y el equipo de Análisis de Coyuntura de la CNBB. Asimismo, es columnista en 

diversos medios de comunicación. Correo electrónico: jgsousa@unb.br. CV: 

http://lattes.cnpq.br/9749036345345037. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8974-2283. 
2 Doctora en Derecho, Estado y Constitución por la Universidad de Brasília (UnB). Magíster 

en Derecho Agrario por la Universidad Federal de Goiás (UFG). Licenciada en Derecho por 

la Universidad Estadual de Piauí (UESPI). Abogada, OAB/PI n.º 20.437. Conferencista e 

investigadora. CV: http://lattes.cnpq.br/1725268280864111. ORCID: https://orcid.org/0000-

0001-9435-5790. 

 

 

Revista de Derecho 

Socioambiental 
Dossier "Territorialidades y 

conflictos socioambientales". 
jul./dic. 2025 

 

 

Cómo citar este artículo: 

SOUSA JÚNIOR, José 

Geraldo de; AMORIM, 

Liliane Pereira de. 

El derecho encontrado en 

la calle y su relación con 

los conflictos socio-

territoriales. Entrevista. 

Revista de Derecho 

Socioambiental - REDIS, 

Morrinhos, Brasil, 

v. 03, n. 02, jul./dic., 

2025, p. XXI-XXX. 

 

Fecha de presentación: 

01/11/2025 

 

Fecha de aprobación: 

01/12/2025 

 

http://lattes.cnpq.br/9749036345345037
https://orcid.org/0000-0002-8974-2283
http://lattes.cnpq.br/1725268280864111
https://orcid.org/0000-0001-9435-5790
https://orcid.org/0000-0001-9435-5790


EL DERECHO ENCONTRADO EN LA CALLE Y SU RELACIÓN CON LOS CONFLICTOS SOCIO-TERRITORIALES

 

 
Revista de Derecho Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dic. 2025 

XXII 

Política de la Educación Superior del Ministerio de Educación, además de haber ejercido funciones 

administrativas relevantes durante la gestión de Cristovam Buarque en el Gobierno del Distrito 

Federal. 

Ideador y articulador del proyecto El Derecho Encontrado en la Calle (O Direito Achado na 

Rua), consolidó una de las corrientes jurídicas brasileñas más influyentes orientadas al 

reconocimiento de los derechos producidos en las luchas sociales y en los espacios públicos. Con más 

de tres décadas de participación en el Consejo Federal de la OAB, se destacó en la defensa de las 

libertades civiles y en la mediación de conflictos sociales. Autor de una vasta producción académica, 

editor de series editoriales y referencia en la articulación entre teoría jurídica, democracia y 

emancipación social, recibió en 2024 el título de Profesor Emérito de la UnB, coronando una 

trayectoria marcada por el compromiso con la justicia y la transformación social. 

 

1 – El Derecho Encontrado en la Calle y los Territorios de los Pueblos y Comunidades 

Tradicionales 

 

Liliane Pereira de Amorim: Profesor, en sus escritos usted ha resaltado la importancia del 

pluralismo jurídico y de la idea de un “derecho encontrado en la calle”. ¿Cómo ayudan estos 

referentes a repensar el reconocimiento de los territorios de los pueblos y comunidades 

tradicionales frente a las tensiones con la lógica dominante de la propiedad privada y del 

desarrollo económico? 

 

José Geraldo de Sousa Júnior: Bueno, el derecho encontrado en la calle se apoya teóricamente 

en la hipótesis del pluralismo jurídico. Después, si hay ocasión, podemos profundizar en más 

referencias sobre esta concepción. Pero la hipótesis teórica en la que se funda es la del 

pluralismo, que supone que en un mismo espacio pueden coexistir más de un orden jurídico, 

que conviven a veces de manera cooperativa, a veces de manera competitiva, pero, en general, 

operando intercambios. Normalmente se trata de intercambios desiguales de juridicidad. 

Esa dimensión de territorialidad, que está en la base del pluralismo y que también da lugar 

a otras temporalidades, anima la dimensión intersistémica de los derechos. Por ejemplo, 

recientemente el Supremo Tribunal Federal, al examinar la cuestión del llamado marco legal en 

la tesis de orientación agronegociante, incorporó la concepción de los pueblos originarios según 

la cual el marco es ancestral, porque deriva de otro sistema de derecho, antropológicamente 

reconocido como una juridicidad inscrita en usos y tradiciones preestatales y precapitalistas, 

que generan una juridicidad que constituye la base de la legitimidad de su posición y de su 

reivindicación.  



EL DERECHO ENCONTRADO EN LA CALLE Y SU RELACIÓN CON LOS CONFLICTOS SOCIO-TERRITORIALES

 

 
Revista de Derecho Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dic. 2025 

XXIII 

Y al decidir, el ministro Fachin, por ejemplo, afirmó que la lectura debía hacerse 

claramente a partir de la tensión entre estos dos sistemas. Porque el Estado produce derecho, 

pero se trata de un derecho legal, codificado, moderno, en relación con la temporalidad del 

derecho ancestral. Y, por lo tanto, no puede sustituir ni suprimir un derecho originario que le 

es anterior. Ahí está, entonces, la dimensión del pluralismo jurídico, que tiene una 

configuración antropológica más general, porque se trata de culturas muy distintas, pero que en 

el mundo contemporáneo, muchas veces, están insertas en la concomitancia de múltiples 

territorialidades.  

Por ejemplo, un territorio quilombola puede estar en el espacio urbano, puede estar en el 

espacio rural, pero se mueve bajo la influencia de otra forma de sociabilidad y de relación entre 

las personas y las cosas, entre las personas entre sí. Y, por ejemplo, allí no existe un derecho 

patrimonial individual, porque ese derecho es colectivo, en razón de la estrategia de sociabilidad 

que sobrevive en el origen mismo del modo de convivir quilombola. De ahí surge incluso otra 

categoría que define esto, que es el aquilombamiento. Es un poco eso. 

El pluralismo como concepción teórica surge entre finales del siglo XIX y comienzos del 

siglo XX, cuando el Estado empieza a formarse. Y ahí aparece la tensión entre un derecho que 

se instala en una unidad de poder político centralizado — lo que va a ser la forma Estado — y 

un tejido social cargado de juridicidades fragmentadas, pluralizadas, configuradas a partir de 

usos y tradiciones. Obsérvese que el primer Código Civil brasileño, al entrar en vigor, decía en 

su último artículo que revocaba las Ordenaciones Filipinas y, además, los costumbres. Es decir, 

un derecho moderno, legal y burocrático revocando un derecho antiguo y tradicional. Solo que 

ese derecho no desaparece: continúa produciendo efectos, incluso cuando las temporalidades 

reterritorializan las vivencias, los espacios y la acción política. ¿Tiene sentido esto?  

 

Liliane Pereira de Amorim: Usted destaca que los derechos humanos deben ser leídos en clave 

socioambiental y no solo individualista. En ese sentido, ¿cómo evalúa la relación entre los 

derechos territoriales de los pueblos tradicionales y la lucha por la justicia socioambiental en el 

Brasil contemporáneo? 

 

José Geraldo de Sousa Júnior: Entonces, esta es una configuración de aquella hipótesis del 

pluralismo que actualiza, en el plano político, tradiciones profundamente arraigadas en las 

prácticas sociales. Son prácticas sociales que tienen esa ancestralidad inscrita en su forma de 

manifestarse y que implican una referencia a usos que organizan una determinada comunidad, 

la cual, de algún modo, presenta una cierta homogeneidad en su reproducción. Se reproduce 



EL DERECHO ENCONTRADO EN LA CALLE Y SU RELACIÓN CON LOS CONFLICTOS SOCIO-TERRITORIALES

 

 
Revista de Derecho Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dic. 2025 

XXIV 

socialmente manteniendo lo que llamamos condición de origen. Por eso hablamos de pueblos 

originarios, de pueblos tradicionales. Son expresiones adecuadas. No lo son aquellas antiguas, 

colonizadas y colonizadoras: pueblos antiguos, pueblos arcaicos, pueblos primitivos. 

Hace muy poco tiempo, incluso, una forma de gobernanza que, afortunadamente, hoy ya 

ha sido caracterizada como delictiva, utilizaba expresiones de ese tipo para definir políticas 

públicas: “no voy a demarcar ni un centímetro de territorio”, “no voy a atender a gente perezosa 

que engorda como si fuera ganado”, “que ya ni se reproduce porque tiene demasiadas arrobas”. 

¿Recuerda esas expresiones? 

Pues bien, esos usos tradicionales generan una concepción teórica según la cual estamos 

ante un sistema jurídico, un sistema de derecho. Y por eso mismo, ese sistema necesita ser 

vivido como justicia a partir de sus propios fundamentos. 

Esto explica, por ejemplo, la Convención 169, que es distinta de la Convención anterior, 

la 103. En el modelo de la Convención anterior, la lógica supranacional e internacional todavía 

estaba muy contenida por el mecanismo de la hegemonía liberal. Por eso veía a esos pueblos 

como pueblos que debían ser integrados, desaparecer, diluirse en la sociedad dominante. Pero 

como esos pueblos siempre reivindicaron autonomía y titularidad, eso también interpeló al 

sistema internacional, que pasó a reconocerlos. Así, la Convención 169 reconoce su autonomía. 

Son pueblos con autonomía, con usos propios. No es que sean atrasados. 

Por eso, esos sistemas apuntaron hacia un núcleo de equidad que reconociera y 

considerara la autonomía, conquistada a través de procesos políticos. En el sentido de que 

incluso el fundamento de justicia que está inscrito allí sea algo construido a partir de su propia 

autonomía. Por eso la Convención 169 presupone la justicia socioambiental, porque esos 

valores de consideración de la naturaleza proceden de una mentalidad, de un modo de vida en 

el que no existe separación entre las identidades humanas. Todo es humanidad. Los animales 

son humanidad. La naturaleza es humanidad. Como tal, es madre, nutre, es vida, no es cosa. 

La relación es de pertenencia, ¿verdad? o se explota: no es recurso, no es insumo; es 

nutriente de la vida. Por el ambiente, por la generosidad de lo que ofrece como abrigo y 

alimentación. Vida vivida, vida bien vivida. 

Mire las categorías que surgen de ahí: buen vivir, madre naturaleza, Pachamama, en el 

caso andino. Así, la Convención 169, por ejemplo, establece que en las relaciones de justicia 

deben tomarse en cuenta esos factores equivalentes y que deben ser dialogados para alcanzar 

entendimientos entre culturas distintas, generadas por concepciones también distintas de 

mundo, cuando se trata de compartir una vida en común, un patrimonio común, ¿no es así?  



EL DERECHO ENCONTRADO EN LA CALLE Y SU RELACIÓN CON LOS CONFLICTOS SOCIO-TERRITORIALES

 

 
Revista de Derecho Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dic. 2025 

XXV 

Por eso, cuando se trata de pueblos originarios y tradicionales, es fundamental la consulta: 

deben ser consultados, deben conocer la realidad, deben estar bien informados, y deben ser 

respetados en su autonomía, libres en su manifestación. Eso es lo que caracteriza, por ejemplo, 

el mecanismo de la justicia socioambiental. Y no solo socioambiental, sino necesariamente 

socioambiental, porque son pueblos que todavía están insertos en la vida natural, en el campo. 

Una vida que, como dice Ailton Krenak, no es utilidad, es existencia. La vida no es útil; 

la vida es expansión de la felicidad, del buen vivir. Por eso, hoy, el mecanismo fundante que 

estos pueblos afirman, su norma fundamental, es la consulta libre, previa e informada. Ha sido 

violada, sí. Ha sido violada, pero ya está dentro del horizonte jurídico y político, por lo tanto es 

objeto de disputa. Se viola, pero también se repara, dentro de los límites de la engranaje que 

mueve el mundo y que, a veces, tritura a las personas. Pero también aprendemos y nos 

transformamos en ese proceso. 

 

2 – El Derecho Encontrado en la Calle: un enfoque emancipatorio para las universidades y para 

el reconocimiento de los derechos territoriales 

 

Liliane Pereira de Amorim: En diversos textos, usted aborda la necesidad de construir un 

derecho emancipatorio, arraigado en las prácticas sociales y culturales de los pueblos. ¿Qué 

caminos vislumbra para que la universidad, la investigación y las prácticas jurídicas puedan 

contribuir de manera efectiva a la resistencia y reexistencia de las comunidades quilombolas, 

indígenas y de otras comunidades tradicionales? 

 

José Geraldo de Sousa Júnior: En un plano más general y conceptual, naturalmente tengo mis 

referencias político-epistemológicas. No pensamos la universidad como una abstracción; la 

pensamos situada en un espacio social con un origen colonial. 

Desde el punto de vista epistemológico, pienso a partir de categorías de la decolonialidad. 

En el campo que usted mencionó, por ejemplo, al pensar en un intelectual de ese ámbito, Nêgo 

Bispo, diría que es más que decolonial: es contracolonial. Por eso considero que pensar la 

universidad implica fundarla desde la perspectiva de que debe ser una universidad que 

emancipe, que abra espacio, por ejemplo, a los procesos de decolonialidad o de 

contracolonialidad. El primer punto, abreviando mucho, es descolonizar los currículos. 

Las universidades, incluso en el experimento colonial, fueron creadas como espacios de 

aplicación de conocimientos y saberes hegemónicos del colonizador. Se instituyeron 



EL DERECHO ENCONTRADO EN LA CALLE Y SU RELACIÓN CON LOS CONFLICTOS SOCIO-TERRITORIALES

 

 
Revista de Derecho Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dic. 2025 

XXVI 

epistemológicamente con una agenda pedagógica de justificación de la colonización. Basta 

recordar debates como si el indígena era considerado persona o no, en cualquier continente. El 

colonizador construyó una lectura académica que justificó negar al otro como sujeto 

subalternizado. Por ello, construir una referencia de este tipo en la universidad exige, como 

tarea epistemológica primordial, descolonizar el currículo y las prácticas pedagógicas. 

Evidentemente, no se trata de aplicar en la universidad el modelo educativo de un quilombo o 

de una aldea, pero sí de instituir, mediante el diálogo de saberes, prácticas pedagógicas que 

representen el intercambio entre tradiciones y conocimientos. 

Creo que, entre nosotros, el que mejor trabajó en esto fue Paulo Freire, por ejemplo. 

Entonces, un segundo momento es saber que, como la colonialidad implicaba segregación, 

jerarquías, discriminación, subordinaciones... Y en el experimento colonial, no tiene que ser un 

pensador el que se suscriba a esta agenda de liberación, ya sea teológicamente hablando, 

filosófica o sociológicamente. No tiene que tener esta huella, pero cualquiera con el mínimo 

de... La agudeza intelectual es ver que el colonialismo entre nosotros ocurrió porque era racial, 

porque era patriarcal, porque era capitalista. 

Entonces, las estructuras de conocimiento que justifican las hegemonías, son racistas, son 

misóginas, sexistas. Estamos hablando del día 13, el día 11 escuchamos el voto de la ministra 

Carmen Lúcia en la Corte Suprema. No contener, ni en la forma ni en el contenido, en revelar 

cuánto alcanza esto, incluida una jueza de la Corte Suprema, que es mujer. Y mira, ni siquiera 

es negra o indígena, pero aun así sufre lo que todos sufren cuando están subordinados. Y es 

capitalista, porque es la condición de clase. 

Ese proceso alienó lo humano. Para insertarlo en la producción, fue necesario 

deshumanizarlo: esclavizarlo y, en el contexto actual, precarizarlo; hoy incluso 

“plataformizarlo”. Por ello, es necesario que la universidad revise sus formas de acogida, de 

acceso y de ingreso. 

Las políticas afirmativas cumplieron parcialmente ese papel, ¿no es así? Abrieron el 

ingreso por cuotas a personas negras, indígenas, quilombolas, travestis, personas con 

discapacidad. Pero ¿abrieron los currículos? No. Hemos visto en la universidad el malestar de 

estas nuevas comunidades frente a las discriminaciones persistentes por sus cosmologías, por 

sus lecturas de lo económico, por la subordinación de sus saberes. Pero, como esto es político, 

también hemos visto acciones emancipadoras en este campo. Así, las universidades, por 

ejemplo, se abrieron a las luchas por la educación en los quilombos. 

Ustedes son de Goiás; allí está el origen del PRONERA, con la educación del campo, la 

educación superior en el campo, las cohortes especiales para asentados de la reforma agraria. 



EL DERECHO ENCONTRADO EN LA CALLE Y SU RELACIÓN CON LOS CONFLICTOS SOCIO-TERRITORIALES

 

 
Revista de Derecho Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dic. 2025 

XXVII 

Leí recientemente que el Ministerio de Educación y las universidades se están reuniendo para 

crear una universidad indígena. No se trata de formar un gueto, sino de crear una referencia 

institucional. En el pasado, por ejemplo, en Europa, Humboldt creó una universidad para el 

desarrollo tecnológico de la modernidad. ¿Por qué ellos pueden y aquí no? 

Otro punto es insertar la formación no solo en una abstracción elegante y diletante, sino 

crear mediaciones formativas que involucren el diálogo. En la universidad esto se ve favorecido 

por la extensión, pero no debe quedar confinada a ella: debe ingresar también en la 

investigación. Por eso, en el posgrado hemos visto una enorme contribución, desde otros 

horizontes de estudio, sobre realidades históricamente marginadas y excluidas por no encajar 

en el canon de los paradigmas formativos. 

Por ejemplo, el Sistema Único de Salud desarrolló, por ley, por reglamento, una forma de 

educación popular para el SUS. Los principios que establece la norma de educación popular en 

el SUS, que presupone una sociedad emancipada, democrática, participativa, tanto que la norma 

dice que tiene que valorar en lo que caracteriza al SUS, además de la universalidad y la equidad, 

la deliberación participativa y el control social en el sistema. Pero la educación se coloca sobre 

algunos pilares. ¿Cuáles son estos pilares? Mira, pilar como problematización, no es la 

educación bancaria se problematiza. Pilar como diálogo. Pilar como intercambio de 

conocimientos. Pilar como amor. Mira el bienestar de eso, ¿verdad? La bondad amorosa como 

categoría de política inscrita en una regulación legal de un sistema público. 

Creo que la universidad también debe abrirse a esto. Y ya lo vemos. En mi universidad, 

la Universidad de Brasília, existe un programa intenso, inscrito estatutariamente, que define 

como función institucional la defensa del medio ambiente y la realización de los derechos 

humanos. Se creó un sistema de apoyo programático para estas dimensiones: hay posgrados en 

sostenibilidad y en derechos humanos, y una estructura de gestión única en Brasil, con una 

Cámara de Derechos Humanos en el Consejo Universitario. 

Es decir, la educación es emancipadora. Claro que la UnB se inspira en el proyecto de 

Darcy Ribeiro, de una universidad vinculada a lo social. Pero para ser emancipadora debe ser 

crítica; debe ser autorreflexiva. Discutir sostenibilidad es discutir paradigmas, la economía del 

consumo, pero también una economía politizada que, como dice Amartya Sen, conciba el 

desarrollo como libertad. Eso es lo que pienso. ¿Qué le parece? 

 

Liliane Pereira de Amorim: Profesor, a la luz de la perspectiva de El Derecho Encontrado en 

la Calle, ¿qué instrumentos pueden ser utilizados para que las reivindicaciones de los 



EL DERECHO ENCONTRADO EN LA CALLE Y SU RELACIÓN CON LOS CONFLICTOS SOCIO-TERRITORIALES

 

 
Revista de Derecho Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dic. 2025 

XXVIII 

movimientos sociales de lucha por la tierra se conviertan en un reconocimiento formal del 

derecho a la tierra, destacando a sus integrantes como sujetos colectivos de derecho? 

 

José Geraldo de Sousa Júnior: La pregunta ya contiene, en gran medida, mi respuesta, porque, 

retomando la idea, El Derecho Encontrado en la Calle se estructura epistemológicamente. Por 

supuesto, tiene una referencia en el plano político, ¿no es así?, en la idea de pensar la 

transformación de la sociedad en el sentido de la emancipación. 

Derecho como libertad, y no como mera regla. La regla puede cargar apropiaciones 

posesivas de la regulación. Incluso el crimen organizado establece reglas, pero eso no es 

derecho, porque no supera aquello que es la emancipación, es decir, vencer las opresiones y las 

expoliaciones. 

Así, El Derecho Encontrado en la Calle se constituye a partir del fundamento de que el 

derecho no es la norma, sino la libertad, que se realiza por medio de normas y que, por lo tanto, 

lee críticamente la regla para verificar si ella vehicula procesos emancipatorios. Para ello, El 

Derecho Encontrado en la Calle se articula epistemológica y metodológicamente a través de 

tres mediaciones principales. 

Una de ellas es la del espacio. ¿En qué sociabilidades nos situamos cuando el derecho 

actúa territorialmente? El espacio. Por eso, El Derecho Encontrado en la Calle es una metáfora: 

una metáfora del espacio. En nuestros trabajos hablamos de derecho encontrado en la calle, en 

el campo, en las aguas, en las encrucijadas, en el bosque. En la noche. Existe incluso una 

disertación titulada El Derecho Encontrado en la Noche. 

Y aquí la noche no es pensada como un fenómeno atmosférico, cósmico, resultado de la 

rotación de la Tierra, sino como un espacio de producción de cultura, de arte, de economía. La 

noche se convierte, así, en un espacio social. Ese es un elemento. Pero entonces, ¿cuál es el otro 

elemento en el que trabajamos? El protagonismo. No es el imaginario el que cambia el mundo, 

son los sujetos los que actúan, son protagonistas. Entonces, no importa cuán fuerte sea la 

capacidad de un sujeto individualizado, tiene un límite. Por supuesto, por ejemplo, si tengo 

hambre, tengo un impulso biológico para nutrirme. 

Si el presidente Lula siente hambre, crea un pacto global contra el hambre. Esto tiene este 

matiz. Pero, en general, lo que cambia el mundo es la capacidad activa y colectiva de los sujetos 

que se unen en un compromiso que proyecta como una acción que lo mueve hacia el proceso 

de transformación. ¿Cuál es este tema? No puede ser un sujeto individual, tiene que ser un 

sujeto colectivo. 

 



EL DERECHO ENCONTRADO EN LA CALLE Y SU RELACIÓN CON LOS CONFLICTOS SOCIO-TERRITORIALES

 

 
Revista de Derecho Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dic. 2025 

XXIX 

Entonces, ¿dónde se instalan los sujetos colectivos? Se instalan en lo que se moviliza y 

se mueve en lo social. Se instalan en lo que hemos llamado movimientos sociales, ¿no es así? 

Entonces, en los movimientos sociales que se mueven para actuar sobre la realidad y 

transformarla, ¿verdad? Marx dijo, no basta con interpretar el mundo, hay que transformarlo, 

¿no es así? En la praxis, por lo tanto, ¿verdad? Se instala un sujeto colectivo. Tenemos que ver 

cuál es este sujeto colectivo. Por ejemplo, en este caso de la noche, el investigador identificó 

como sujeto un movimiento que se creó para traducir contra una pretensión inmobiliaria de 

crear en la Cámara una ley del silencio que afectaba los espacios de la cultura. Crearon un 

movimiento llamado "Quién apagó el sonido". 

Y su representación, sus voceros comenzaron a negociar con el ayuntamiento para 

construir mediaciones, incluso legislativas, que conformaran los intereses de los promotores 

inmobiliarios que quieren vender sereno, tranquilidad, comodidad, seguridad para vender 

inmuebles. con aquellos que quieren festejar, celebrar, tener una velada, recitar poesía y 

contribuir a la alegría y la felicidad. Entonces, estudiamos el espacio, estudiamos el tema, y el 

tema es el sujeto colectivo del derecho, por lo que tenemos mucha investigación en este campo. 

Pero está bien, ¿para producir qué?  

Estos son los hallazgos. Estos hallazgos son los que desarrollarán los temas de estudio. 

Muchos de estos hallazgos, por la descolonización, por las políticas, vienen en las nuevas 

agendas, en las nuevas agendas, que los emancipadores comenzaron a integrar a la universidad, 

y comenzaron a cuestionar los programas académicos. Entonces, para eso, en su concepción, la 

ley se encuentra en la calle, que es una línea de investigación, que es un directorio de 

investigación, un grupo de investigación del directorio del CNPq, que recibe solicitudes de 

maestrías, doctorados y demás. Comenzó a tener una gran colección de disertaciones y tesis. 

¿Y de qué tratan estas tesis? Se ocupan del aldeamento de la ley, se ocupan del 

aquilombamento de lo legal, ¿no? No una ley estatal, positiva, legal, solo críticamente hablando, 

sino una ley que surge de las condiciones mismas de, por ejemplo, lo que es... Extractivismo 

vegetal. Fue aquí en la UNB donde Chico Mendes desarrolló, presentó su tesis. Fue en la UNB 

donde presentó su tesis cuando reunió a los caucheros en un congreso y planteó el concepto de 

la reserva extractiva de florestania, que ya es el diálogo de los pueblos de la selva. 

 

3 – Cierre: 

 

Liliane Pereira Amorim: Profesor, como siempre, sus reflexiones son profundamente 

provocadoras y nos dejan mucho para pensar. Ha sido un honor entrevistarlo. Usted es una gran 

referencia del derecho brasileño y uno de los pilares de la Universidad de Brasília. Su 



EL DERECHO ENCONTRADO EN LA CALLE Y SU RELACIÓN CON LOS CONFLICTOS SOCIO-TERRITORIALES

 

 
Revista de Derecho Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dic. 2025 

XXX 

contribución a la ciencia es transformadora, inspiradora, democrática e inclusiva. Sin duda, esta 

entrevista contribuirá a los “hallazgos” de numerosas investigaciones. 

 

REFERENCIAS 
 

SOUSA JÚNIOR, José Geraldo de. Derecho como libertad: El Derecho Encontrado en la Calle. 

Experiencias populares emancipatorias de creación del derecho. 2008. Tesis (Doctorado en 

Derecho) – Facultad de Derecho, Universidad de Brasília, Brasília, 2008. 

SOUSA JÚNIOR, José Geraldo de; MOLINA, Mônica Castagna; TOURINHO NETO, Fernando da 

Costa (Org.). El derecho encontrado en la calle: introducción crítica al derecho agrario. v. 3. 

Brasília: Universidad de Brasília, 1993. 

SOUSA JÚNIOR, José Geraldo de et al. (Org.). El derecho encontrado en la calle y los caminos 

del derecho insurgente: calles, movimientos y horizontes de justicia. v. 9. Río de Janeiro: Lumen 

Juris, 2025. 

 

 
 

 

Esta versión fue originalmente presentada en portugués y traducida al español con el auxilio de Inteligencia Artificial. 
 

 

Direitos autorais 2025 – Revista de Direito Socioambiental – ReDiS 

 

Organizadores: 

Liliane Pereira Amorim; 

Karla Karoline Rodrigues Silva; 

Isabel Christina Gonçalves Oliveira; 

Giovana Nobre Carvalho. 

 

Editor responsable: Thiago Henrique Costa Silva. 

 

 
 

Esta obra está licenciada com uma Licença Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 

Internacional. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

