
 

 

 
Revista de Direito Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dez. de 2025 

XXI 

 

O DIREITO ACHADO NA RUA E SUA 

RELAÇÃO COM OS CONFLITOS SÓCIO-

TERRITORIAIS 

 
LAW FOUND IN THE STREETS AND ITS 

RELATION TO SOCIO-TERRITORIAL CONFLICTS 

 

EL DERECHO ENCONTRADO EN LA CALLE Y SU 

RELACIÓN CON LOS CONFLICTOS SOCIO-

TERRITORIALES 

 
 

JOSÉ GERALDO DE SOUSA JÚNIOR
1 

LILIANE PEREIRA DE AMORIM
2 
 

 

Breve Biografia: 

José Geraldo de Sousa Júnior (Rio de Janeiro, 1947) é jurista, 

professor e pesquisador reconhecido por sua atuação em direitos 

humanos, cidadania e teoria crítica do direito. Graduado em Ciências 

Jurídicas e Sociais, mestre e doutor em Direito pela Universidade de 

Brasília (UnB), ingressou como docente na instituição em 1985, onde 

se tornou professor titular e foi eleito reitor em 2008. Atuou ainda como 

Diretor da Faculdade de Direito da UnB e como Diretor do 

Departamento de Política do Ens. Superior no Min. da Educação, além 

 
1 Graduado em Ciências Jurídicas e Sociais, mestre e doutor em Direito pela UnB, é Professor 

Emérito e Pesquisador Colaborador Pleno Voluntário da Universidade de Brasília. Foi 

Diretor da Faculdade de Direito, Diretor do Departamento de Política do Ensino Superior da 

SESU/MEC e Reitor da UnB. Atua em Teoria do Direito, com foco em cidadania, direitos 

humanos e justiça. É co-líder do Grupo O Direito Achado na Rua, coordena sua série editorial 

e integra a Comissão Justiça e Paz, o IAB e a equipe de Análise de Conjuntura da CNBB. É 

também colunista em diversos veículos de imprensa. E-mail: jgsousa@unb.br. CV: 

http://lattes.cnpq.br/9749036345345037. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8974-2283. 
2 Doutora em Direito Direito, Estado e Constituição pela Universidade de Brasília-UnB. 

Mestra em Direito Agrário pela Universidade Federal de Goiás-UFG. Bacharela em Direito 

pela Universidade Estadual do Piauí-UESPI. Advogada OAB/PI 20.437. Palestrante e 

Pesquisadora. CV: http://lattes.cnpq.br/1725268280864111. ORCID: https://orcid.org/0000-

0001-9435-5790. 

 

 

Revista de Direito 

Socioambiental 
Dossiê “Territorialidades e 

Conflitos Socioambientais”. 

jul./dez. 2025 

 

 

 

 

Como citar este artigo: 

JÚNIOR SOUSA, José 

Geraldo De; AMORIM, 

Liliane Pereira de. 

 O direito achado na rua 

e sua relação com os 

conflitos sócio-

territoriais. Entrevista. 

Revista de Direito 

Socioambiental - 

REDIS, 

Morrinhos, Brasil, 

v. 03, n. 02, jul./dez., 

2025, p. XXI-XXX. 

 

Data da submissão: 

01/11/2025 

 

Data da aprovação: 

01/12/2025 

 

mailto:jgsousa@unb.br
http://lattes.cnpq.br/9749036345345037
https://orcid.org/0000-0002-8974-2283
http://lattes.cnpq.br/1725268280864111
https://orcid.org/0000-0001-9435-5790
https://orcid.org/0000-0001-9435-5790


 
O DIREITO ACHADO NA RUA E SUA RELAÇÃO COM OS CONFLITOS SÓCIO-TERRITORIAIS

 

 
Revista de Direito Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dez. de 2025 

XXII 

de ter exercido funções administrativas relevantes durante a gestão de Cristovam Buarque no Governo 

do Distrito Federal. 

Idealizador e articulador do projeto O Direito Achado na Rua, consolidou uma das mais 

influentes correntes jurídicas brasileiras voltadas ao reconhecimento dos direitos produzidos nas lutas 

sociais e nos espaços públicos. Com mais de três décadas de participação no Conselho Federal da 

OAB, destacou-se na defesa das liberdades civis e na mediação de conflitos sociais. Autor de vasta 

produção acadêmica, editor de séries editoriais e referência na articulação entre teoria jurídica, 

democracia e emancipação social, recebeu em 2024 o título de Professor Emérito da UnB, coroando 

uma trajetória marcada pelo compromisso com a justiça e a transformação social. 

 

1 – Direito Achado na Rua e os Territórios dos Povos e Comunidades Tradicionais 

 

Liliane Pereira de Amorim: professor, em seus escritos o senhor tem ressaltado a importância 

do pluralismo jurídico e da ideia de um “direito achado na rua”. Como esses referenciais ajudam 

a repensar o reconhecimento dos territórios de povos e comunidades tradicionais diante das 

tensões com a lógica dominante da propriedade privada e do desenvolvimento econômico? 

 

José Geraldo de Sousa Júnior: pois bem, o direito achado na rua se apoia teoricamente na 

hipótese do pluralismo jurídico. Depois nós podemos ver se tiver ocasião, mais referências 

sobre a concepção do direito achado na rua. Mas a hipótese teórica com a qual ele se estabelece 

é a do pluralismo, que supõe que no mesmo espaço podem vigorar mais de uma ordem jurídica, 

que convivem, às vezes de modo cooperado, às vezes de modo competitivo, mas em geral 

operando trocas. Normalmente são trocas desiguais de juridicidade. 

Mas que essa dimensão de territorialidade, que está na base do pluralismo, e que 

também enseja outras temporalidades, anima a dimensão intersistêmica de direitos. Por 

exemplo, agora mesmo, o Supremo Tribunal Federal, examinando a questão do marco legal na 

tese, agronegociante, incorporou a concepção dos povos originários de que o marco é ancestral, 

porque ele deriva de um outro sistema de direito, antropologicamente conferido como uma 

juridicidade que se inscreve em usos, em tradições, pré-estatais, pré-capitalistas, mas que geram 

uma juridicidade que é a base da legitimidade da sua posição, reivindicação. E ao decidir, o 

ministro Fachin, por exemplo, disse que a leitura tem que ser contra a posição desses dois 

sistemas. Porque o Estado produz direitos, mas é um direito legal, é um direito codificado, é 

um direito moderno em relação à temporalidade do direito ancestral. E, portanto, ele não pode 



 
O DIREITO ACHADO NA RUA E SUA RELAÇÃO COM OS CONFLITOS SÓCIO-TERRITORIAIS

 

 
Revista de Direito Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dez. de 2025 

XXIII 

suprir e suprimir o direito já originário, que é anterior a ele. Então, aí é a dimensão do pluralismo 

jurídico, que tem uma configuração mais geral antropológica, porque são culturas muito 

distintas, mas no contemporâneo, às vezes, estão inseridas nas concomitâncias de muitas 

territorialidades. Por exemplo, um território quilombola está no urbano, está no rural, mas ele 

se move pela influência de uma outra forma de sociabilidade e de relação entre as pessoas e as 

coisas, as pessoas e elas. E, por exemplo, não existe aí um direito patrimonial. Porque esse 

direito é coletivo, por consideração da estratégia de sociabilidade que sobrevive na origem 

mesma do modo de conviver quilombola. Gerou até uma outra categoria que define isso, que é 

o aquilombamento, não é isso? Um pouco isso.  

O pluralismo como concepção teórica surge ali pelo século XIX para o XX, quando o 

Estado começa a se formar. E é a tensão entre o jurídico que vai se instalar numa unidade de 

poder... político que se centraliza no que vai ser a forma do Estado, mas tem que lidar com um 

social que era carregado de juridicidades, fragmentadas, pluralizadas, né? E que era configurada 

na concepção de usos e tradições. Veja que o primeiro código civil brasileiro, quando entrou 

em vigor, no último artigo dele, diz que ele entrou em vigor revogando. Aí vêm as ordenações 

filipinas. mas ele completa revogando os costumes. Ou seja, um direito moderno, legal, 

burocrático, revogando um direito antigo e tradicional. Só que ele não é antigo, ele também 

continua a produzir efeitos, mesmo quando as temporalidades reterritorializam as vivências, os 

espaços e a ação política. Faz sentido isso?  

 

Liliane Pereira de Amorim: O senhor destaca que os direitos humanos precisam ser lidos em 

chave socioambiental e não apenas individualista. Nesse sentido, como o senhor avalia a relação 

entre direitos territoriais de povos tradicionais e a luta por justiça socioambiental no Brasil 

contemporâneo? 

 

José Geraldo de Sousa Júnior: Então, essa é uma configuração daquela hipótese do pluralismo, 

que atualiza, no político, tradições arraigadas nas práticas sociais. São práticas sociais que têm 

essa ancestralidade escrita no seu desenho de manifestação e que implica uma referência de 

usos. que organizam uma dada comunidade que, de certo modo, tem uma homogeneidade na 

sua reprodução. Se reproduz socialmente mantendo aquilo que a gente chama de condição de 

origem. Por isso que a gente diz povos originários, povos tradicionais. As expressões são boas. 

Não são boas as antigas, que eram colonizadas, colonizadoras: povos antigos, povos arcaicos, 

povos primitivos. 



 
O DIREITO ACHADO NA RUA E SUA RELAÇÃO COM OS CONFLITOS SÓCIO-TERRITORIAIS

 

 
Revista de Direito Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dez. de 2025 

XXIV 

Há bem pouco tempo, inclusive, uma governança que, felizmente, agora já foi 

classificada como delinquente, usava para definir políticas públicas. Não vou demarcar um 

centímetro de território, não vou atender a gente preguiçosa que fica engordando como se fosse 

bicho, que nem reproduz mais porque tem muitas arrobas, não lembra dessas expressões? 

Então, esses usos que são tradicionais geram uma concepção teórica de que isso é um 

sistema jurídico, um sistema de direito. E por isso mesmo isso requer que ele seja vivenciado 

como justiça a partir dos seus fundamentos. 

Isso explica, por exemplo, a Convenção 169, que é distinta da Convenção anterior, a 

103, porque, no modelo da Convenção anterior, a modelagem supranacional e internacional 

ainda eram muito contidas no mecanismo da hegemonia liberal. Então ela via esses povos como 

povos que deveriam ser integrados, desaparecer, se diluir numa dimensão da sociedade. Mas. 

como esses povos sempre reivindicaram autonomia, titularidade, isso interpelou também o 

sistema internacional, que passou a reconhecê-los. Entã, a 169 reconhece a sua autonomia, né? 

Então, são povos com autonomia? Que têm usos próprios. Não é que eles sejam atrasados. E 

por isso que esses sistemas apontaram para um núcleo de equidade que representasse, 

considerasse autonomia? Que foi conquistada em processos políticos, não é? 

No sentido de que o fundamento, inclusive, de justiça que está inscrito nisso, seja algo 

construído por sua autonomia. Por isso que a 169 pressupõe a justiça socioambiental, porque 

esses valores de consideração da natureza procedem de uma mentalidade, de um modo de vida 

em que não existe separação entre as identidades humanas. Tudo é humanidade. Os animais são 

humanidades. A natureza é humanidade. Ela, como tal, é mãe, ela nutre, ela é vida, não é coisa. 

A relação é de pertencimento, não é? Você não explora: ela não é recurso, não é 

insumo; ela é nutriente da sua vida. Pelo ambiente, pela generosidade do que ela oferece como 

abrigo, alimentação. Vida vivida, bem vivida. 

Olha essas categorias que surgem daí: bem viver, mãe natureza, Pachamama, isso para 

os andinos. Então, a Convenção 169, por exemplo, diz que nas relações de justiça tem que levar 

em conta esses fatores equivalentes e que tem que ser dialogados do ponto de vista do acerto 

de entendimento. entre culturas distintas, geradas por concepções também distintas de mundo, 

quando se trata de compartilhar uma vida em comum, um patrimônio em comum. Então, por 

isso, a ideia de que quando há essa relação, no caso dos povos originários e tradicionais, tem 

que consultá-los, eles têm que conhecer a realidade, eles têm que estar bem formados, não é 

isso? E eles têm que ser respeitados na sua autonomia, têm que ser livres na sua manifestação, 

que é o que caracteriza, por exemplo, o mecanismo de justiça socioambiental, e não só 



 
O DIREITO ACHADO NA RUA E SUA RELAÇÃO COM OS CONFLITOS SÓCIO-TERRITORIAIS

 

 
Revista de Direito Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dez. de 2025 

XXV 

socioambiental, mas naturalmente socioambiental, porque são povos que estão inseridos ainda 

na vida natural, no campo. 

Uma vida que, como diz o Ailton Krenak, não é utilidade, é existência. A vida não é 

útil. A vida é expansão da felicidade, do bem viver. Então, por exemplo, o que os povos estão 

fazendo hoje como mecanismo fundante, a norma fundamental desses povos é a consulta livre 

informada. Prévia, né? E que tem sido violada, sim. Que tem sido, mas ela já está dentro do 

horizonte, então ela é causa de discussão? Sim. E ela é violada, mas ela é reparada? Nos limites 

da engrenagem que move o mundo e que às vezes mói as pessoas? Sim. Mas a gente aprende e 

se transforma também nesse processo. 

 

2 - O Direito Achado na Rua: Uma abordagem Emancipatória para as Universidades e para o 

Reconhecimento dos Direitos Territoriais 

 

Liliane Pereira de Amorin: Em diversos textos, o senhor aborda a necessidade de construção 

de um direito emancipatório, enraizado nas práticas sociais e culturais dos povos. Quais 

caminhos enxerga para que a universidade, a pesquisa e as práticas jurídicas possam 

contribuir efetivamente para a resistência e reexistência de comunidades quilombolas, 

indígenas e outras comunidades tradicionais? 

 

José Geraldo de Sousa Júnior: No plano mais geral e no plano mais conceitual, eu, claro, 

tenho as minhas referências político-epistemológicas. Então, a gente não pensa a 

universidade como uma abstração, pensa a universidade no espaço social que tem uma 

origem colonial. 

Então, eu penso, do ponto de vista epistemológico, com categorias de 

decolonialidade. No campo em que você mencionou, pensando, por exemplo, no intelectual 

desse campo, o Nêgo Bispo, que é mais que decolonial, é contracolonial. Então, eu acho que, 

por exemplo, pensar a universidade é fundá-la sob a perspectiva de que ela tem que ser uma 

universidade que emancipe, que abra espaço, por exemplo, para o processo de 

decolonialidade ou de contracolonialidade. Então, o primeiro ponto, abreviando muito, é 

descolonizar os currículos. 

Porque como as universidades, mesmo no experimento colonial, foram criadas 

como aplicação de conhecimentos e de saberes hegemônicos do colonizador, não é isso? 

Elas se instituíram epistemologicamente com a agenda pedagógica da... justificação da 



 
O DIREITO ACHADO NA RUA E SUA RELAÇÃO COM OS CONFLITOS SÓCIO-TERRITORIAIS

 

 
Revista de Direito Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dez. de 2025 

XXVI 

colonização, não é isso? Por exemplo, debater se índigena era gente ou não, se indígena em 

geral, de qualquer continente. O alienígena construiu uma leitura acadêmica que justificou, 

por exemplo, negar o outro no sujeito subalternizado. Então, você poder construir uma 

referência como essa, na universidade: a coisa epistemológica a fazer é descolonizar o 

currículo, as práticas pedagógicas. Claro que não precisa aplicar na universidade a 

modelagem educadora, por exemplo, de um quilombo ou de uma aldeia. Mas pode, no 

diálogo entre os saberes, instituir práticas pedagógicas que representem o diálogo entre as 

tradições, entre os saberes. 

Acho que, entre nós, quem melhor trabalhou isso foi Paulo Freire, por exemplo. 

Então, um segundo momento é saber que, como a colonialidade implicou segregações, 

hierarquias, discriminações, subalternizações... E, no experimento colonial, não precisa ser 

um pensador que se inscreva nessa agenda da libertação, ou teologicamente falando, ou 

filosoficamente, ou sociologicamente. Não precisa ter essa pegada, mas qualquer um com o 

mínimo de acuidade intelectual é ver que o colonialismo entre nós se deu porque ele foi 

racial, porque ele foi patriarcal, porque ele foi capitalista. 

Então, as estruturas de conhecimento justificando as hegemonias são racistas, 

misóginas, machistas. Estamos falando no dia 13, no dia 11 agora, a gente ouviu o voto da 

ministra Carmen Lúcia no Supremo. Não se contendo, nem na forma, nem no conteúdo, em 

revelar o quanto isso alcança, inclusive uma ministra da Suprema, que seja mulher. E olha 

que nem negra é ou indígena, mas mesmo assim ela sofre o que todos sofrem quando são 

subalternizados. E ela é capitalista, porque é a condição de classe. 

Alienou o humano desse processo. Para poder inseri-lo na produção, teve que 

desumanizá-lo, para escravizá-lo, para, mesmo no contexto atual, precarizá-lo. Hoje, 

plataformizá-lo. Então, é preciso que a universidade, por exemplo, reveja suas formas de 

recepção, de acesso, de ingresso. 

As políticas afirmativas cumpriram um pouco esse papel, não é isso? Mas como 

abriu para que entrem por cotas negros, indígenas, quilombolas, travestis, deficientes físicos? 

Abriu os currículos? Não. A gente tem visto na universidade desconforto dessas 

comunidades novas em face das discriminações que sobram por suas cosmologias, por suas 

leituras do econômico, pela subordinação dos saberes. Mas como isso é político, a gente tem 

visto também uma ação emancipatória nesse campo. Então, as universidades, por exemplo, 

se abriram para as lutas da educação nos quilombos. 



 
O DIREITO ACHADO NA RUA E SUA RELAÇÃO COM OS CONFLITOS SÓCIO-TERRITORIAIS

 

 
Revista de Direito Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dez. de 2025 

XXVII 

Vocês são de Goiás, ali é a origem do Pronera, onde você teve a educação do campo, 

a educação superior no campo, as turmas especiais para assentados da reforma agrária. E li 

esses dias que o MEC e a universidade estão se reunindo para criar uma universidade 

indígena. Não é formar um gueto, é criar uma baliza institucional, como no passado, por 

exemplo, na Europa, Humboldt criou uma universidade para o desenvolvimento tecnológico 

do moderno, não é isso? Por que eles podem e aqui não, não é isso? Então, eu acho que uma 

coisa é isso e a outra é inserir a formação não apenas na abstração diletante, elegante, mas 

criar mediações de formação que envolvam esse diálogo. 

Na universidade esse processo é favorecido pela extensão, mas não deve se 

guetificar na extensão, ele tem que entrar na pesquisa. Por isso que no campo da pós-

graduação a gente tem visto uma enorme contribuição, a partir de outros horizontes de 

estudos, sobre realidades que sempre foram marginalizadas, foram excluídas porque não 

estão no cânone do paradigma de formação. Então, eu acho que as formas hoje de construir 

mediações universitárias que integrem realmente ensino, pesquisa e extensão, incide nas 

políticas universitárias, nas políticas sociais. 

Por exemplo, o Sistema Único de Saúde desenvolveu, por lei, por regulação, uma 

forma de educação popular para o SUS. Os princípios que a norma estabelece da educação 

popular no SUS, que pressupõe uma sociedade que se emancipe, democrática, participativa, 

tanto que a norma diz assim, que tem que valorizar no que caracteriza o SUS, além da 

universalidade e da equidade, a deliberação participativa e o controle social no sistema. Mas 

a educação está colocada em alguns pilares. Que pilares são esses? Não é a educação 

bancária, que é problematizada. Pilar como diálogo. Pilar como troca de saberes. Pilar como 

amorosidade. Olha, o bem-viver é isso aí, né? A amorosidade como uma categoria da política 

inscrita numa regulação jurídica de um sistema público. 

Eu acho que a universidade, por exemplo, tem que se abrir também a isso. E a gente 

já vê, por exemplo, na minha universidade, que é a Universidade de Brasília. A gente tem 

um intensíssimo programa inscrito numa disposição estatutária de que a função da 

universidade é a defesa do meio ambiente e a realização dos direitos humanos. E aí ela criou 

um sistema de apoio programático para todas essas dimensões. Tem um campo de pós-

graduação em sustentabilidade, mas tem também um campo de pós-graduação em direitos 

humanos. E a estrutura da universidade criou uma forma gestora única no Brasil de que no 

conselho universitário há uma Câmara de Direitos Humanos. 



 
O DIREITO ACHADO NA RUA E SUA RELAÇÃO COM OS CONFLITOS SÓCIO-TERRITORIAIS

 

 
Revista de Direito Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dez. de 2025 

XXVIII 

Ou seja, que a educação é emancipadora. Claro que a UNB tem o projeto de Darcy, 

de uma universidade que se liga ao social. Mas para ser emancipatória, ela precisa ser crítica. 

Então ela tem que ser autorreflexiva. E esses mediadores são os interpelantes. Discutir a 

sustentabilidade é discutir o paradigma, economia do consumo, não é isso? Mas da economia 

que se politize, que seja como diz Amartya Sen, fundamento para o desenvolvimento como 

liberdade, não é isso? Então, eu acho isso. O que você acha? 

 

Liliane Pereira de Amorim: Professor, à luz da perspectiva de O Direito Achado na Rua, 

quais instrumentos podem ser utilizados para que as reivindicações dos movimentos sociais 

de luta pela terra se convertam em reconhecimento formal do direito à terra, destacando seus 

integrantes como sujeitos coletivos de direito? 

 

José Geraldo de Sousa Júnior: A pergunta já contém a minha resposta, porque recuperando, 

o direito de achado na rua se estrutura epistemologicamente. Claro que ele tem uma 

referência no político, não é isso? Pensar a transformação da sociedade no sentido da 

emancipação. 

Direito como liberdade, não como regra. A regra pode carregar apropriações 

possessivas da regulação. Até o crime organizado estabelece regras, mas isso não é direito, 

porque não supera aquilo que é a emancipação, que é vencer opressões e espoliações. 

Então, o Direito achado na rua se constitui no fundamento de que o direito não é 

norma, é liberdade, que se realiza por normas e que, portanto, lê a regra se ela transporta 

processos emancipatórios. Então, para fazer isso, o direito achado na rua se articula 

epistemológica e metodologicamente em três principais mediações. 

Uma delas é a do espaço. Em que sociabilidades nos fixamos quando ela atua 

territorialmente, o espaço. Por isso que o direito achado na rua, é uma metáfora. Metáfora 

do espaço. E nos trabalhos a gente tem direito achado na rua, no campo, nas águas 

encruzilhadas, na floresta. Na noite, na noite há uma dissertação que é o direito achado na 

noite. 

Pensando a noite não como um fenômeno atmosférico, o cósmico, a rotação da 

terra, mas a noite como um espaço de produção da cultura, da arte, da economia. E aí, por 

exemplo, a noite virou um espaço. Mas aí qual é o outro elemento que a gente trabalha? O 

protagonismo. Não é o imaginário que remuda o mundo, são sujeitos que atuam, são 

protagonistas. Então, por mais forte que seja a capacidade de um sujeito individualizado, ela 



 
O DIREITO ACHADO NA RUA E SUA RELAÇÃO COM OS CONFLITOS SÓCIO-TERRITORIAIS

 

 
Revista de Direito Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dez. de 2025 

XXIX 

tem um limite. Claro que, por exemplo, se eu sinto fome, eu tenho um impulso biológico de 

me nutrir. 

Se o presidente Lula sente fome, ele cria um pacto global contra a fome. Isso tem 

essa nuance. Mas, no geral, o que muda o mundo é capacidade ativa e coletiva dos sujeitos 

que se congregam num compromisso que ele projeta como ação que o move em direção ao 

processo de transformação. Que sujeito é esse? Não pode ser um sujeito individual, tem que 

ser um sujeito coletivo. 

Então, onde é que se instalam os sujeitos coletivos? Se instalam no que no social se 

mobiliza, se movimenta. Se instalam no que a gente tem chamado de movimentos sociais, 

não é isso? Então, nos movimentos sociais que se movem para atuar na realidade e 

transformá-la, né? O Marx dizia assim: não basta interpretar o mundo, tem que transformá-

lo, não é isso? Na práxis, portanto, onde um sujeito coletivo se instala. A gente tem que ver 

que sujeito coletivo é esse. Por exemplo, nesse caso da noite, o pesquisador identificou como 

sujeito um movimento que se criou para traduzir contra uma pretensão imobiliária de criar 

na Câmara uma lei de silêncio que afetava os espaços de cultura. Eles criaram um movimento 

que se chamava “Quem desligou o som”. 

E sua representação, seus porta-vozes passaram a negociar com a edilidade para 

construir mediações, inclusive legislativas, que compusessem os interesses dos imobiliários 

que querem vender sereno, tranquilidade, conforto, segurança para vender imóveis. Com 

aqueles que querem fazer festa, celebrar, fazer sarau, recitar poesia e contribuir com a alegria 

e a felicidade. Então, a gente estuda o espaço, a gente estuda o sujeito, e o sujeito é o sujeito 

coletivo de direito, então a gente tem muitas pesquisas nesse campo. Mas tudo bem, para 

produzir o quê?  

São os achados. Esses achados são o que os temas de estudo vão desenvolver. 

Muitos desses achados, por conta da descolonização, por conta das políticas, vêm nas novas 

pautas, nas novas agendas, que aqueles que emancipatoriamente passaram a integrar na 

universidade, e começaram a trazer para interpelar os programas acadêmicos. Então, pelo 

que, na sua concepção, o direito achado na rua, que é uma linha de pesquisa, que é um 

diretório de pesquisa, um grupo de pesquisa do diretório do CNPQ, que recebe candidaturas 

para mestrado, para doutorado e tal. Começou a ter um acervo enorme de dissertações e 

teses. 

E do que tratam essas teses? Tratam do aldeamento do direito, tratam do 

aquilombamento do jurídico, não é? Não o direito positivo, legal, estatal, apenas criticamente 



 
O DIREITO ACHADO NA RUA E SUA RELAÇÃO COM OS CONFLITOS SÓCIO-TERRITORIAIS

 

 
Revista de Direito Socioambiental – ReDiS (UEG) | v. 03, n. 02, p. XXI-XXX, jul./dez. de 2025 

XXX 

falando, mas um direito que surge das próprias condições de, por exemplo, o que é o 

extrativismo vegetal. Foi aqui, na UnB, que Chico Mendes desenvolveu, apresentou a tese. 

Foi na UnB que ele apresentou a tese quando reuniu os seringueiros num congresso e trouxe 

o conceito de reserva extrativista de florestania, que já é o diálogo dos povos da floresta. 

 

3 - Encerramento: 

 
 

Liliane Pereira Amorim: Professor, suas falas, como sempre são muito provocativas. Temos 

muito a pensar. Foi uma honra entrevistá-lo. O senhor é uma grande referência no direito 

brasileiro. É um dos pilares da UnB. Sua contribuição para a ciência é transformadora, é 

inspiradora, é democrática e inclusiva. Sem dúvidas esta entrevista contribuirá para os 

“achados” de muitas pesquisas.  

 

REFERÊNCIAS 

 

SOUSA JÚNIOR, José Geraldo de. Direito como Liberdade: O Direito Achado na Rua: 

Experiências Populares Emancipatórias de Criação do Direito. 2008. Tese (Doutorado em Direito) – 

Faculdade de Direito, Universidade de Brasília, Brasília, 2008. 

 

SOUSA JÚNIOR, José Geraldo de; MOLINA, Mônica Castagna; TOURINHO NETO, Fernando da 

Costa (Org.). O direito achado na rua: introdução crítica ao direito agrário. v. 3. Brasília: 

Universidade de Brasília, 1993. 

 

SOUSA JÚNIOR, José Geraldo de et al. (Org.). O direito achado na rua e os caminhos do 

direito insurgente: ruas, movimentos e horizontes de justiça. v. 9. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 

2025. 
 

 
 

 

Direitos autorais 2025 – Revista de Direito Socioambiental – ReDiS 

 

Organizadores: 

Liliane Pereira Amorim; 

Karla Karoline Rodrigues Silva; 

Isabel Christina Gonçalves Oliveira; 

Giovana Nobre Carvalho. 

 

Editor responsável: Thiago Henrique Costa Silva. 

 

 
 

Esta obra está licenciada com uma Licença Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 

Internacional. 

  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

