
Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

207 

  

O SÍMBOLO EM CADEIAS: O UNDERGROUND ESTÉTICO NA POESIA 

CONTEMPORÂNEA BRASILEIRA 

 

Wesley Leuze Michel (UNISINOS/ Universidade do Vale do Rio dos Sinos)
1
 

 

Resumo: Este trabalho objetiva estudar, sob a aplicação da teoria da angústia da influência 

construída e proposta pelo crítico literário estadunidense Harold Bloom, o recente movimento 

poético e literário contemporâneo do cenário brasileiro que responde pelo título de 

underground estético. O movimento, através de seu original diálogo com o cânone literário 

ocidental, parece responder à profecia bloomiana homônima exposta em sua magnum opus O 

Cânone Ocidental, a qual predisse o florescimento daquilo chamado underground estético, o 

que quebraria o paradigma literário contemporâneo. Ainda, a presente investigação debruça-

se sobre as possíveis motivações e deliberação dos poetas que compõem o underground 

estético acerca do seu trabalho poético. Como aporte teórico deste estudo, lançamos mão da 

obra de referência de Harold Bloom sobre a anxiety of influence (1973), sua teoria poética 

original, e dos últimos ensaios e críticas sobre o underground estético capitaneados pelo poeta 

e crítico literário baiano Wladimir Saldanha, quem esteve, no Brasil, mais profundamente 

absorto, nos últimos anos, no cenário poético contemporâneo e na abordagem bloomiana da 

poesia. 

 

Palavras-chave: Underground estético. Angústia da influência. Poesia contemporânea 

brasileira. Cânone literário ocidental. 

 

 

THE SYMBOL IN CHAINS: THE AESTHETIC UNDERGROUND IN BRAZILIAN 

CONTEMPORARY POETRY 

 

Abstract: This article examines, through the application of the Anxiety of Influence theory—

created and proposed by American literary critic Harold Bloom—the recent Brazilian 

contemporary poetic and literary movement known as the “aesthetic underground.” Through 

its original dialogue with the Western literary canon, the movement appears to respond to 

Bloom’s namesake prophecy set forth in his magnum opus The Western Canon, which 

predicted the emergence of what he called the aesthetic underground—something that would 

disrupt the contemporary literary paradigm. Furthermore, this study explores the possible 

motivations and deliberations of the poets who constitute the aesthetic underground regarding 

their poetic work. As theoretical support, we draw on Bloom’s seminal work The Anxiety of 

Influence (1973), his original poetic theory, as well as recent essays and critiques on the 

aesthetic underground led by Bahian poet and literary critic Wladimir Saldanha, who, in 

recent years in Brazil, has been deeply engaged with both the contemporary poetic scene and 

Bloom’s approach to poetry. 

 

Keywords: aesthetic underground. Anxiety of Influence. Brazilian contemporary poetry. 

Western literary canon. 

 

 

                                            
1
Graduado em Letras – Português. 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

208 

  

1 A PROFECIA 

 

Nos primeiros anos da década de 1990, o professor e crítico literário estadunidense 

Harold Bloom (1930 – 2019) publicou a sua emblemática e fundamental obra O Cânone 

Ocidental, na qual elenca e analisa os clássicos autores que compuseram a nata da literatura 

do Ocidente – ou, noutras palavras, os autores que firmaram a nossa Tradição. Em seu 

prefácio, ternamente intitulado “Uma Elegia para o Cânone”, Bloom retoma um conceito 

criado por ele próprio que visa explicar a instalação do Cânone: a angústia da influência, 

estabelecido e abordado em sua obra prévia A Angústia da Influência: Uma Teoria da Poesia, 

de 1973. Basicamente, a angústia da influência demonstra haver intertextualidades permeadas 

de relações de passividade na produção literária, onde escritores absorvem demais escritores 

pregressos (leia-se canônicos), como que numa transferência de personalidade.  

Todavia, esta influência poética é possível e perceptível apenas no  

 

poeta forte em potencial, pois está condenado a descobrir suas ânsias mais profundas 

através da experiência de outros eus. O poeta traz seu poema dentro de si, mas deve 

passar pela vergonha e pelo esplendor de se ver achado pelos poemas – grandes 

poemas – exteriores a ele. Perder a liberdade nesse centro significa não ser nunca 

mais capaz de perdoar, e conhecer, para sempre, o terror de ver a própria 

autonomia ameaçada. (Bloom, 1991, p. 57, grifos nossos
2
). 

 

Assim, seguindo a noção de Bloom, a própria Tradição tão somente sofrerá 

movimento através do estabelecimento de uma criação original que faça frente à influência 

canônica – importa destacar que o substantivo influência, do modo aqui empregado, extravasa 

o sentido mais imediato de exercer poder sobre o outro, mas concorre para “uma doença 

astral. Se a influência fosse uma saúde, quem seria capaz de escrever um poema?” (Bloom, 

1991, p. 133). 

É verdade que, durante o caminho evolutivo da Literatura, diversas foram as tentativas 

empregadas, por autores vários, de rompimento com os paradigmas da Tradição, numa 

espécie de emulação de Édipo assassinando seu próprio pai. No âmbito da poesia, que é o 

assunto ao qual nos propomos à discussão, o ato de rebelião mais notável foi, talvez, a 

formulação do verso livre. O célebre poeta inglês, T. S. Eliot (1888 – 1965), admitiu, em 

1928, ter lido Walt Whitman (1819 – 1892), o pai do verso livre, muito tardiamente: “Só li 

Whitman muito mais tarde em minha vida e, para conseguir fazê-lo, tive de vencer uma 

                                            
2
Grifos em itálico, do autor; em negrito, nossos. 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

209 

  

aversão à sua forma e muita parte do seu conteúdo
3
” (Eliot, 1948, p. 8, tradução e grifos 

nossos). Embora outorgasse seu próprio verso livre a outros autores, ainda hoje seus críticos 

questionam a veracidade de sua afirmação – entre eles, o formulador da angústia da 

influência, associando sua aversão ao poeta forte que vence seu antagonista pregresso. 

Hoje, o verso livre é “norma”, figurando na esmagadora maioria dos livros de poesia 

contemporânea expostos nas estantes de nossas livrarias. A liberdade do verso livre está, 

pretensiosamente, na dispensa da métrica, conferindo-lhe o errôneo apelido de verso não-

metrificado; quem expõe é o escritor, crítico literário e membro da Academia Brasileira de 

Letras, Antonio Carlos Secchin (2022, p. 17): 

 

Um dos maiores equívocos que se perpetuam, inclusive em salas de aula 

universitárias, é o de que, em contraposição ao verso tradicional, o livre não tem 

métrica! Ora, a métrica é exatamente o que define o verso, em oposição à prosa, cujo 

limite é estabelecido pela mancha tipográfica do fim de uma linha, e não pelo 

recorte (rítmico) arbitrado pelo poeta. O que se pode dizer é que o verso livre não 

apresenta métrica regular, constante, mas nunca que prescinde de alguma “medida”, 

sem o que não seria verso.  

 

T. S. Eliot (1917, p. 519, tradução nossa) mesmo, autor de diversos poemas em verso 

livre, afirma que “não existe verso livre, existe apenas verso bom, verso ruim e o caos
4
”. 

Fundamental, também, é o que escreve o poeta e crítico literário Carlos Felipe Moisés (1942 – 

2017): 

 

[...] quando topamos com “verso livre”, damos excessiva importância ao adjetivo e 

descuramos do substantivo. Maliciosamente modernos, sabemos bem que verso não 

é ou não deve ser apenas determinado número de sílabas (Moisés, 2009, s/p). 

 

Acontece que, oposto ao “espartilho da forma” e alçado a extremos absurdos que 

corromperam o gênero, o uso propagandeado do verso livre vem configurando criações que 

não passam senão de prosa recortada e estruturada em linhas segmentadas uma abaixo da 

outra (quando não, em linhas “soltas” que figuram o completo caos); rompendo “as barreiras 

da métrica regular, o verso livre forneceu a falsa perspectiva de um facilitário irrestrito: 

bastava alguém não saber metrificar para dizer-se poeta” (Secchin, 2022, p. 18). 

                                            
3
No original: I did not read Whitman until much later in life, and had to conquer an aversion to his form, as well 

as to much of his matter, in order to do so. 
4
No original: And as for vers libre, we conclude that it is not defined by absence of pattern or absence of rhyme, 

for other verse is without these; that it is not defined by non-existence of metre, since even the worst verse can be 

scanned; and we conclude that the division between Conservative Verse and vers libre does not exist, for there is 

only good verse, bad verse, and chaos. 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

210 

  

Noutras palavras,  

 

[...] o que é, simplesmente, um procedimento técnico – a mescla de prosa e verso, 

por exemplo, ou a utilização do registro paródico – passa a ser veiculado como 

valor. [...] O leitor, aturdido, finge que gosta de um texto que finge ser poético – e 

como não poderia sê-lo, se os passos da cartilha foram todos seguidos? (Secchin, 

2003, p. 250). 

 

Não sem alguma ousadia, logramos ainda considerar que tantos foram aqueles que 

procuraram romper a barreira dos gêneros, e por tão variados mecanismos, que “hoje, 

cinicamente, se poderia argumentar que um gesto pós-pós-moderno seria o de recompor as 

fissuras que fizeram ruir o edifício monolítico do gênero” (Secchin, 2003, p. 249). Ainda que 

essa “poesia” se alardeie como um grito de liberdade, precisamos dizer que “não existe 

liberdade na arte
5
” (Eliot, 1917, p. 184). 

Nesta provocação, retomamos o prefácio d’O Cânone Ocidental, onde Bloom oferece-

nos uma “profecia” nas linhas finais do primeiro parágrafo: “florescerá um underground 

estético, restaurando alguma coisa semelhante à aventura da leitura” (Bloom, 1994, p. 24). 

Pois que em contestação ao cenário convencional e mainstream da poesia contemporânea, 

surge atualmente no Brasil uma rede de poetas que parece responder à profecia bloomiana. 

Munidos do aparato técnico da poesia, reinventam a cena através do uso meticuloso das 

formas fixas (revigorando-as com expressões coloquiais) e do verso livre clássico. Não é de 

surpreender que o soneto, forma “banida” da poesia brasileira, ressurja num aspecto 

sintomático do underground estético. São poetas contemporâneos que escrevem com sentido 

vivo de Tradição e dialogam com ela – destaque para casos em que se observa até mesmo a 

emulação de autores clássicos e/ou conversão desses em eu-lírico. 

Notável desde pelo menos o final dos anos noventa, conforme anota Secchin em seu 

ensaio Parnaso contemporâneo II, “[...] em oposição ao registro coloquial e à espontaneidade 

que foram a tônica da poesia brasileira da década de 1970, vai-se consolidando uma vertente 

culta em autores que estrearam nos últimos quatro ou cinco anos [...]” (Secchin, 1996, p. 165), 

esta vertente vem consolidando-se nos dias atuais – particularmente, através do massivo uso 

da internet. 

Otto Maria Carpeaux, clássico crítico literário e ensaísta, na sua magnum opus 

História da Literatura Ocidental, pontua que “nasce uma obra de arte se o autor chega a 

                                            
5
No original: Vers libre has not even the excuse of a polemic; it is a battle-cry of freedom, and there is no 

freedom in art. 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

211 

  

transformar a emoção em símbolo; senão, só consegue uma alegoria” (2008, p. xxvi). Ou seja, 

enquanto a alegoria faz referência a algo, o símbolo carrega a carga do algo. Carpeaux 

esmiuça-nos essa ideia no “Ensaio de análise em profundidade”, onde compreendemos, 

enfim, que o símbolo é a Arte:  

 

A alegoria é compreensível ao raciocínio do leitor, sem sugerir a emoção, essa 

emoção simbólica, a que Croce chama o lirismo da obra. A forma desse lirismo é o 

símbolo. O símbolo fala-nos, não ao nosso intelecto, mas a toda a nossa 

personalidade. O símbolo exprime o que nós outros sentíamos também sem poder 

exprimir. A expressão simbólica é o privilégio do poeta. Tanto mais durável é a 

sua obra quanto mais universal o símbolo. Há símbolos que refletem a situação 

humana inteira. (Carpeaux, 1999, p. 121, grifos nossos). 

 

Esta onda underground que inscreve a poesia contemporânea brasileira em modelos e 

configurações revisitadas da tradição, estrutura seus símbolos (portanto, sua arte) no corset da 

forma. Se o homem, portanto o artista, é fruto do seu tempo, conforme a máxima, qual a força 

motriz desse movimento de contracorrente? Tal retorno estético logra-se da intencionalidade 

de um grupo organizado ou são frutos espontâneos de pomares diversos? Está a 

contemporaneidade sob a agonia do Cânone, conforme discorreu Bloom, ou antes, num 

espírito antimoderno, esconde-se sob suas asas? 

Logrando resposta à(s) questão(ões), tomamos por base teórica a análise do 

underground estético brasileiro proposta pelo crítico literário baiano Wladimir Saldanha, 

expoente pesquisador desta temática. 

 

2  A PREDIÇÃO 

 

N’A Angústia da Influência, Bloom enfeixa seis movimentos de superação do cânone 

empreitados pelos candidatos a poeta forte, os quais batizou “seis razões revisionárias”; a 

saber: clinamen, tessera, kenosis, demonização, askesis e apophrades. Tais razões são de 

capital importância para a leitura do underground estético proposta por Wladimir Saldanha, e 

delas, três são mais frequentemente observáveis no movimento; assim, intencionamos, por 

ora, descrevê-las conforme a exposição de Bloom em sua obra de referência, para lermos 

apropriadamente sua aplicação no capítulo seguinte. 

A kenosis, uma das razões revisionárias, é termo grego emprestado da carta de São 

Paulo aos filipenses, significando aí o esvaziamento de si mesmo, conforme o apóstolo 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

212 

  

escreve: “Ele [Jesus Cristo], apesar de Sua condição divina, não fez alarde de ser igual a 

Deus, mas se esvaziou de si e tomou a condição de escravo, fazendo-se semelhante aos 

homens” (Bíblia, 2017, Fp. 2, 6-7, grifo nosso). Se Cristo, em Sua humildade, esvazia-se de 

Sua divindade sem deixar de ser Deus, o mesmo ocorre com o poeta; contudo, a humildade 

deste é falsa: dirá este poeta, “onde está ele – o poema do precursor – que meu poema esteja 

também” (Bloom, 1991, p. 116). Desse modo, o esvaziamento poético, a kenosis, ou 

 

[...] a desapropriação poética, agora melhor definida, é mesmo um mal-refazer (e um 

levar-a-mal) do que já fora feito antes pelos precursores, mas a palavra “mal” 

assume aqui, ela mesma, um significado dialético. O que foi feito pelos precursores 

lança o efebo [poeta sucessor] no movimento da repetição, uma repetição que [...] 

deve ser tanto anulada quanto dialeticamente reafirmada, e ao mesmo tempo. 

(Bloom, 1991, p. 119-120). 

 

O poeta sucessor recua falsamente frente à tradição: ao mesmo tempo que a repete, na 

sua assimilação (como ocorrerá com apophrades, posteriormente), a aperfeiçoa, buscando, 

por ela, alcançar o mesmo sucesso estético, melhorando, em seu “levar-a-mal” o poema do 

seu precedente; isto é, o novo poema aspira à mesma grandeza do canônico, imitando-o numa 

falsa modéstia de reconhecimento. 

Também retirada do grego, daimon, a demonização vem “da tradição neoplatônica [...] 

onde um ente intermediário [o daimon], nem divino, nem humano, se incorpora ao adepto 

para auxiliá-lo” (Bloom, 1991, p. 44). Embora possamos ser levados, pela definição, a 

vislumbrar o poeta ascendente como uma entidade vampiresca junto ao poeta forte, ocorre 

precisamente o contrário. 

 

O poeta posterior se apresenta aberto ao que acredita ser uma potência no poema-

ascendente que não pertence, de fato, a este, mas sim à uma extensão ôntica 

imediatamente além do precursor. É isto o que faz, então, em seu poema, ao postar-

se com relação ao poema-ascendente de tal forma que, ao generalizá-lo, despreza o 

que existe de único no trabalho do precursor. (Bloom, 1991, p. 44). 

 

Bloom esclarece que “o poeta forte não é jamais ‘possuído’ por um demônio. Quando 

se torna forte, torna-se, ele mesmo, um demônio. [...] A possessão leva a uma total 

identificação” (1991, p. 138). Logo, ao contrário do vampirismo corrente, é o poeta novo que, 

sugando o ascendente, enfraquece-o e dissolve-o em si mesmo. 

Apophrades, por fim, é um termo grego que designa “os dias de má-sorte, quando os 

mortos de Atenas voltavam a habitar a casa onde haviam vivido” (Bloom, 1991, p. 44), 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

213 

  

traduzindo-se como o retorno dos mortos; possivelmente, é a definição mais apropriada para 

o underground estético que observamos. Aplicado seu uso na teoria da influência, temos que 

o poeta 

 

[...] sustenta seu próprio poema de tal forma aberto à obra do precursor que, 

inicialmente, poderíamos pensar ter-se completado a volta ao círculo, nos 

transportando de volta aos dias sufocantes de seu aprendizado, antes que sua força 

tivesse começado a se fazer sentir [...] e o efeito estranhíssimo [unheimlich
6
] é que o 

sucesso do novo poema faz com que este nos apareça, agora, não como obra do 

ascendente, mas como se o segundo poeta houvesse, ele mesmo, escrito a obra 

característica de seu precursor
7
. (Bloom, 1991, p. 45). 

 

Ou seja, o poeta sucessor tanto apropriou-se da tradição que o precede que se 

assemelha a ela, tamanha a assimilação – “é possível crer, por alguns momentos 

surpreendentes, que estão, eles mesmos, sendo imitados por seus ancestrais” (Bloom, 1991, 

p. 183, grifo do autor). 

Descritas as razões revisionárias necessárias ao presente estudo, veremos, agora, como 

elas são visitadas (ou profeticamente “cumpridas”) no underground estético. 

 

3 O ASTRÓLOGO 

 

Wladimir Saldanha, nosso astrólogo, é poeta, tradutor e crítico literário com seis 

volumes de poesia já publicados e diversas colaborações críticas em jornais, além de 

doutorado em Literatura e Cultura pela Universidade Federal da Bahia. É ele quem, no Brasil, 

tem lido (ou seja, sumarizado e analisado) o underground estético profetizado por Bloom. 

Traçamos o início das suas análises bloomianas no ensaio “O underground estético e o Pavão 

Bizarro: uma leitura bloomiana da poesia de Emmanuel Santiago”, de 2018, publicado na 

                                            
6
Conceito freudiano trazido por Bloom a sua angústia da influência. Há uma imensa complexidade na tradução 

da palavra ao português, dada sua inequivalência, optando o tradutor da obra por deixá-la no original, entre 

colchetes. O conceito designa aquilo que é conhecido, antigo, há muito familiar (o que quer que seja), mas que, 

paradoxalmente, nos provoca em simultâneo inquietação e desconforto. 
7
É importante destacar a diferença – ou mesmo o caráter imiscível – das compreensões da influência do 

precursor que têm Bloom e o escritor, ensaísta e crítico argentino Jorge Luis Borges, muito evidentes nesta razão 

revisionária. Enquanto para Borges, conforme escreveu em seu ensaio Kafka e seus precursores, “o fato é que 

cada escritor cria seus precursores” (2007, p. 130, grifo do autor), para Bloom esses são recriados pelo poeta 

forte. Borges, versando sobre Kafka, nos diz percebê-lo em escritores anteriores a ele justamente porque “se 

Kafka não tivesse escrito, não a perceberíamos [a similaridade]” (2007, p. 129); ou seja, a influência, 

paradoxalmente, é exercida soberanamente pelo escritor sucessor sobre o precursor. Bloom, inversamente, 

afirma, em apophrades, que a influência exercida pelo precursor gera, no poeta forte, a arrogância necessária 

para recriá-los (leia-se melhorá-los) como se esses estivessem, na verdade, em débito para com ele. A atmosfera 

destas influências, percebemos, é frontalmente diversa. 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

214 

  

Revista Perseus. Atualmente, o texto encontra-se publicado na coletânea Modos de Romper a 

Névoa, fonte consultada para este trabalho. O alvo do ensaio publicado, além de poeta, é 

tradutor e professor de Literatura, doutor em Literatura Brasileira e mestre em Teoria 

Literária, ambos pela Universidade de São Paulo. 

No ensaio mencionado acima, Saldanha resenha a obra Pavão Bizarro, do poeta 

mineiro Emmanuel Santiago, lançada em 2014. O prisma sob o qual Saldanha submete o livro 

é a teoria bloomiana da angústia da influência, conforme o próprio crítico pontua: 

 

Parto de uma leitura bloomiana, vendo-o [o livro] com base na teoria da angústia da 

influência. Nessa perspectiva, por exemplo, a reescrita do Parnaso que se dá em 

tantos poemas nada teria a ver com um revival parodístico do primeiro Modernismo 

[...] o que estaria em jogo é absolutamente diverso: é “angústia da influência” 

dramatizada, elevada à condição de tema. (Saldanha, 2020, p. 187, grifos nossos). 

 

Acerca desta reescrita do Parnaso, Saldanha (2020, p. 186) elenca algumas vozes 

poéticas (as quais chama “apropriações textuais”) conjuradas nos poemas que compõem o 

livro, como Drummond, Cabral, Bandeira e Tomás Gonzaga, destacando, todavia, que “a 

relação [do poeta] com o cânone parece completamente livre de angústia. E, não raro, é 

farsesca” (Saldanha, 2020, p. 189); entretanto, esta ausência da angústia, esta “sem-cerimônia 

não é só sua, é também um traço de muitos que compõem o underground estético, podendo 

ser lida, de outro modo, como ‘mecanismo de defesa’ às avessas” (Saldanha, 2020, p. 188).  

Do Pavão Bizarro, um poema (ou “pena”) chama mais a atenção, ocorrendo que 

Saldanha isole-o num capítulo intitulado “Estudo de caso: pesadelo recorrente ou sete passos 

para uma interpretação alegórica”, como um anexo ao ensaio. Reafirmando que “todo o livro 

dramatiza a angústia da influência em uma escrita que a trata como tema ou princípio 

estruturante” (Saldanha, 2020, p. 224, grifos do autor), Wladimir sustenta que esse poema 

traduz e sistematiza uma alegoria
8
 para a teoria bloomiana. Abaixo, transcrevemos o poema: 

 

SONHO RECORRENTE 

ou SEIS PASSOS PARA UM POEMA SURREALISTA
9
 

 

Assim se sucedeu naquele sonho: 

era noite quando uma jovem moça 

perguntava-me as horas. Eu lhe disse: 

“Não sei não, senhorita, mas é tarde; 

                                            
8
Entendemos que, embora Saldanha classifique-o como alegoria, o poema, trazendo a angústia da influência por 

tema e princípio, é símbolo da mesma, retornando ao que conceituou Carpeaux. 
9
Todos os poemas aqui trazidos estão expostos no ensaio de Saldanha. 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

215 

  

não há ninguém na rua, não há nada”. 

Ela, então, deu um tiro na cabeça. 

 

Era noite de novo; na cabeça 

a sensação de estar vivendo um sonho 

como se caminhasse sobre o nada. 

Chegou-se a mim aquela jovem moça: 

“Morri, ressuscitei; é muito tarde. 

Mate-me agora mesmo!”, ela me disse. 

 

Era de noite quando alguém me disse: 

“Veja só, estourei minha cabeça 

e não posso emendá-la, pois é tarde!”, 

e tudo se passava como num sonho. 

Diante de mim, aquela jovem moça 

estava morta; não dizia nada. 

 

De noite outra vez, não se via nada. 

Do escuro, soou uma voz que disse: 

“Não se esqueça daquela jovem moça 

que levou um balaço na cabeça!”. 

Lembrei-me vagamente de algum sonho, 

mas não pude retê-lo. Era tarde. 

 

De noite. Muito escuro. Muito tarde. 

Já não me lembro mais de quase nada 

e vejo as coisas turvas, feito um sonho. 

Só sei que certa vez alguém me disse: 

“Cuidado! Não atire na cabeça!”. 

No chão, jaz o cadáver de uma moça. 

 

Percebo-me: sou uma jovem moça 

andando por aí – tarde, bem tarde. 

Estou morta e não tenho mais cabeça; 

nas mãos, trago um revólver e mais nada. 

“Não há ninguém na rua”, alguém me disse. 

Não sei se sou real nem sei se sonho. 

 

 É sempre o mesmo sonho, a mesma moça, 

 algo que alguém me disse muito tarde, 

 um tiro e só. Mais nada na cabeça.  

 

Percebemos, de imediato, tratar-se de uma sextina, obedecendo às regras de seis 

versos elencados em seis estrofes  

 

chamadas sextilhas e um terceto no final. [...] Os versos podem ser soltos ou 

rimados. Nesse caso, obedecem a uma distribuição padronizada e, em vez da rima 

propriamente dita, utilizam a reiteração de palavras: o último verso de cada sextilha 

se repete no começo da seguinte, mas noutra ordem, e as palavras derradeiras dos 

versos da primeira sextilha recorrem, noutra disposição, no fim das demais sextilhas. 

A rima constitui-se, pois, das mesmas palavras em diferente colocação; e retornam 

no terceto, três delas para compor a rima, e as demais, a cesura. (Moisés, 1974, p. 

473). 

 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

216 

  

Rigoroso, o poema segue, predominantemente, o esquema rítmico do decassílabo 

heroico, martelando as tônicas das sextas e décimas sílabas poéticas, alternando, por vezes, às 

quartas e oitavas, como pede o verso sáfico; mas, se o poeta não subverte o esquema 

tradicional da forma e do metro, o sonho recorrente “subverte a lei geral dos sonhos – na 

perspectiva freudiana –, que é a satisfação de um desejo inconsciente; ao final, o eu lírico, já 

consciente não demonstra um quadro satisfeito, somente apenas um pouco mais elaborado” 

(Saldanha, 2020, p. 225). 

Assim, o sonho mostra-se mais como um pesadelo em que a compulsão repetitiva, 

identidade da sextina, “visa enfrentar uma situação de trauma” (Saldanha, 2020, p. 225). Que 

trauma? A angústia da influência teorizada por Bloom, pois que “a relação de influência 

constitui, ela mesma, algo como uma compulsão repetitiva, embora o retorno do ‘passado’ 

seja sempre verdadeiro” (Saldanha, 2020, p. 226). 

Ratificando o que já escrevemos sobre o mainstream poético contemporâneo, 

Saldanha escreve que “a ansiedade [...] tem sido omitida na contemporaneidade por uma 

espécie de vale-tudo na relação com a tradição; não é necessário revê-la, e pode-se começar 

do zero, se tudo é ‘cultura’ e vale o mesmo na balança literária” (2020, p. 226). Na 

contracorrente, o “Pavão bizarro” – ou seja, o eu lírico de todo o livro, inclusive do sonho 

recorrente – insurge, construindo toda a sua linguagem “em diálogo com a tradição, operando 

revisões, correções interpretativas etc.” (Saldanha, 2020, p. 226). 

Podemos dizer, assim, que o poema em questão dramatiza todo o livro de Emmanuel 

Santiago – ou, mais profundamente, na interpretação alegórica de Saldanha, todo o 

underground estético. 

Na interpretação “saldanhiana”, a jovem moça suicida do sonho recorrente é a “Musa 

Contemporânea do novo-novo, da ruptura feita regra” (Saldanha, 2020, p. 228), e o nada da 

primeira sextilha (“não há ninguém na rua, não há nada”) “a perda total de referenciais, a 

separação do cânone” (Saldanha, 2020, p. 228). Todavia, a forma de tratamento dispensada à 

moça, senhorita, demonstra que o eu lírico é sensível à Tradição e ao “tráfico” das formas. 

A segunda sextilha passa-se no âmbito onírico do sonho – se realmente sonho ou não, 

impossível saber; o que nos é transmitido é a sensação de estar vivendo num sonho: a partir 

daí, Saldanha identifica no eu lírico o poeta forte. Quanto ao suicídio e às sucessivas mortes 

da jovem moça, o crítico lê  

 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

217 

  

a morte dos referenciais, do passado – a Musa Contemporânea [a jovem moça] 

reaparece como um zumbi, ressuscitada e pedindo nova morte – a morte revisional, 

a morte da interpretação criativa do poeta Emmanuel Santiago, que não é senão uma 

nova vida. (Saldanha, 2020, 228-229). 

 

É a teoria bloomiana acontecendo no tempo real do metapoema; é o poeta dialogando 

criativamente com a sua Musa. À referência é muito tarde dita pela moça, Saldanha atesta o 

caráter inevitável da angústia: “é muito tarde para o poeta, já não pode desistir, evitar de se 

posicionar diante do imperativo da poesia – por pior que seja esse pesadelo” (2020, p. 229). 

A terceira sextilha prossegue com o ambíguo como num sonho, o qual Saldanha lê 

como “real absurdo (o real contemporâneo)” (2020, p. 229). Diferentemente das sextilhas 

anteriores, nesta não é a Musa que fala ao poeta/eu lírico, mas uma voz de fora, alguém (“era 

de noite quando alguém me disse:/veja só, estourei minha cabeça/e não posso emendá-la, pois 

é tarde”). Este terceiro é-nos apresentado como apropriação textual da amplitude social 

eliotiana: “quem ‘emendará a cabeça’ de um povo, de uma língua? [...] No silêncio, aquela 

‘jovem moça’ está no chão (rebaixada), isto é, literalmente (e literariamente) morta: ‘sem 

dizer nada’” (Saldanha, 2020, p. 229). A imagética da sextilha imita as consequências da 

poesia contemporânea mainstream na cultura abordadas no primeiro capítulo deste trabalho, 

evocando, no alguém, aquele “leitor, [que] aturdido, finge que gosta de um texto que finge ser 

poético – e como não poderia sê-lo, se os passos da cartilha foram todos seguidos?” (Secchin, 

2003, p. 250). 

No centro do poema, exatamente na quarta sextilha, “começa a autoconsciência do 

poeta: uma ‘voz’ recomenda-lhe que ‘não se esqueça daquela jovem moça/que levou um 

balaço na cabeça’” (Saldanha, 2020, p. 229). É um chamado – uma vocação, conforme a 

etimologia da palavra – uma resposta à estrofe anterior. A resposta à vocação vem nas duas 

sextilhas seguintes: a recordação trazida pelo eu lírico do evento o atualiza, ocorrendo, então, 

“uma pulsão de atualizar o cânone, coisa que o eu lírico faz repetidamente em todo o livro, 

procurando novos usos para recursos poéticos” (Saldanha, 2020, p. 229, grifo do autor). Nessa 

atualização,  

 

ocorre a mudança definitiva na sexta estrofe: o poeta “se percebe” e é, ele mesmo, 

“uma jovem moça”: assume o lugar desse novo-novo, dessa Musa Contemporânea 

ou da própria Poesia. [...] Não se perde, porém, a consciência da separação 

irremediável (separação da Mãe), pois que a moça-poeta “não tem mais cabeça”, 

onde podemos ler a angústia da influência agindo. O eu lírico cede sua cabeça ao 

cânone, ou é o próprio cânone acéfalo que lhe empresta um corpo. Há um revólver 

nas mãos – e mais nada. A arma, isto é, a potência da morte está “nas mãos” [...] 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

218 

  

para matar simbolicamente (e recriar) os modelos. (Saldanha, 2020, p. 230, 

grifos nossos). 

 

Voltando, agora, ao ensaio, observaremos como o crítico concilia as tais “apropriações 

textuais” com as razões revisionárias bloomianas. Saldanha pontua, já nas primeiras páginas, 

ser tão intenso e frequente tal recurso, que chegando 

 

ao fim desse livro, tamanha é a assimilação de linguagens, aquilo mesmo que Harold 

Bloom nomeia como última razão corretiva, com o termo grego Apophrades – o 

retorno dos mortos às casas atenienses –, que acabamos vendo fantasmas onde não 

existem... (Saldanha, 2020, p. 191). 

 

Eis a farsa denunciada por Saldanha, quando escreve que “a relação [do poeta] com o 

cânone parece completamente livre de angústia. E, não raro, é farsesca” (2020, p. 189): 

embora a obra não evidencie, num primeiro olhar, a angústia da influência, a assimilação do 

cânone é tamanha que o mimetismo não é nem mesmo uma opção – tal o apophrades 

conceituado por Bloom. 

Ainda assim, e por isso, o trato de Santiago com o cânone é peculiar. Entre as formas 

clássicas, como a sextina ou as quadras, está também a forma por excelência – e não poderia 

ficar de fora – o soneto. Olavo Bilac, poeta parnasiano (e canônico!) compusera, junto do 

também poeta Guimaraens Passos, no início do século passado seu Tratado de Versificação, 

no qual escreveu, sobre o soneto, que o mesmo 

 

[...] é, apesar da guerra que lhe tem sido movida, e apesar do abuso que dele têm 

feito os poetas medíocres, a mais difícil e a mais bela das formas da poesia lírica, na 

métrica contemporânea brasileira. (Bilac; Passos, 1905, p. 164). 

 

Acerca da estrutura do soneto, expõe sua “composição poética constituída por 14 

versos, distribuídos em dois quartetos e dois tercetos” (Bilac; Passos, 1905, p. 164). Ainda,  

 

[...] o soneto clássico é o soneto em versos decassílabos ou heroicos. [...] para a 

colocação de rimas dos quartetos e tercetos [...] a colocação mais geralmente 

seguida tenha sido, entre os clássicos [...] o primeiro verso com o quarto, o quinto e 

o oitavo; o segundo com o terceiro, o sexto e o sétimo; o nono com o undécimo e 

com o penúltimo; o décimo com o duodécimo e com o último. (Bilac; Passos, 1905, 

p. 168). 

 

Entretanto, Santiago nos apresenta outro modus operandi ao soneto clássico: apesar 

dos decassílabos heroicos, um soneto branco (qual também é o seu título), ou seja, inócuo de 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

219 

  

rimas. Juntando à obsessão parnasiana da forma a obsessão simbolista do alvo virginal, 

Emmanuel “mais uma vez, brinca com topoi do Século XIX” (Saldanha, 2020, p. 195): 

 

Soneto Branco 

 

Queria meu soneto da cor branca, 

todo branco, que nunca fosse negro, 

pois o negro é profundo, cheio de ecos 

e coisas das quais só se sente o cheiro. 

 

O branco, não. O branco é superfície 

e silêncio, o suspense de um relâmpago 

retido na espessura de um espelho; 

branco é a cor das coisas sem conceito. 

 

Não o branco solúvel, cor de gelo, 

nem o branco volátil, cor de espuma, 

nem o branco dourado do ouro branco; 

 

quero um branco absoluto, branco abstrato, 

o mais puro, o mais claro — mas sem brilho: 

quadrado branco sobre fundo branco. 

(Santiago apud Saldanha, 2020, p. 194-195) 

 

Saldanha destaca que o núcleo do soneto, sua razão de estar aí, se encontra nos 

“liames que o poeta vai suscitando, de modo aparentemente insuspeito, entre um momento e 

outro, para impor o seu desvio, porque o que pretende não é abstração, não é ausência – é a 

própria coisa” (2020, p. 195, grifos do autor); nessa própria coisa, o crítico deslinda a voz 

poética (ou “falar de coisas”, conforme escreve) de João Cabral de Melo Neto, pois será este o 

poeta-matriz em que Santiago “exercita a mimese estilística, aquilo que Bloom chama de 

kenosis, quando o poeta novo aparentemente recua em face do cânone” (Saldanha, 2020, p. 

196, grifos do autor).  

A kenosis exposta no soneto acima transcrito é justamente aquela profetizada: o falso 

esvaziar-se que ambiciona a mesma – ou maior – grandeza canônica, tal revela o último 

terceto: “quero um branco absoluto, branco abstrato,/o mais puro, o mais claro”. 

Continuando o trajeto das razões revisionárias bloomianas, Saldanha retoma o poema 

de abertura da obra de Santiago: 

 

 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

220 

  

Fábula de Fabergé
10

 

 

Se Olavo Bilac
11

 procura 

a palavra polida feito 

a pérola (escafandrista 

pescador de esmeraldas 

na espuma das estrelas), 

é para depois prepará-la 

dissipando as impurezas 

da prosódia, de modo que 

a melodia soe cintilante 

em ouvidos de ourives. 

 

Mas, ao comparar-se ao 

ourives, talvez sonhasse 

as engrenagens de um Fabergé 

onde o sublime se processa 

preciso e precioso, pois 

enquanto outros ourives 

se ocupavam com ouro, 

prata e coisas opacas, 

Fabergé fabricava 

o pavão bizarro. 

 

Classifica-o, assim como os vários outros “momentos de especulação poética de 

Emmanuel Santiago na categoria chamada demonização” (2020, p. 212, grifo do autor): 

 

O poema de abertura, sobre o pavão bizarro, seria uma demonização, na medida em 

que confere ao texto de Bilac um mais-além alheio à sua literalidade, sendo que a 

revisão criativa proposta na Fábula de Fabergé utiliza o “disfarce” do pretérito 

imperfeito do subjuntivo (“sonhasse”) como um convite ao diálogo com o leitor. 

Acabamos convencidos da hipótese, pela articulação de elementos poéticos – 

sonoridades, imagens – e “embarcamos” na extensão ôntica (Saldanha, 2020, p. 213, 

grifos do autor). 

 

Após ler Santiago através do prisma profético de Bloom, Saldanha conclui o ensaio 

pontuando que “isto a que chamo de underground estético pressupõe que a tradição fala ao 

presente, amalgamando a demanda formal ao conteúdo, no que aliás se reafirma o sentido 

geral do valor literário” (2020, p. 219, grifos do autor). Assim, o crítico dá por provado o seu 

ponto: o underground estético está aí e responde àquela antiga profecia da reescrita do 

Parnaso. O mistério do presságio, agora, é o seguinte: a consumação da predição é um agouro 

dos tempos ou articulação arbitrária dos preditos? 

                                            
10

Peter Carl Fabergé foi um joalheiro russo que, entre os séculos XIX e XX, produziu ovos de Páscoa aos czares 

da Rússia Imperial. Os ovos, produzidos em metais e pedras preciosas, ganharam fama por conta de sua 

opulência, ornamentação e várias ricas surpresas em seu interior, semelhante às bonecas matrioska. 
11

O poema de Emmanuel Santiago faz uma clara referência ao poema “Profissão de fé” de Olavo Bilac, 

perceptível, por exemplo, ao lermos os seguintes versos de Bilac: “Invejo o ourives quando escrevo:/imito o 

amor/com que ele, em ouro, o alto relevo/faz de uma flor”. 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

221 

  

4  A CONSTELAÇÃO 

 

Em resposta, temos a obra Poesia Brasileira em Contracorrente: o retorno estético do 

século XXI, compilação de poemas organizada e traduzida para o francês por Saldanha em 

2019, na pretensão de reunir a nata dos poetas fortes do nosso tempo – nossa constelação (se 

Saldanha é nosso astrólogo, tais poetas, admitimos, são as estrelas que compõem esse signo). 

Na introdução, Wladimir contextualiza-nos acerca do cenário poético atual contra o qual os 

poemas trazidos se posicionam: 

 

O que seria esse underground estético? Com o meio literário dominado pelas 

bandeiras de minorias, tomou o critério temático o lugar do juízo estético. Pouco 

importa o saber-fazer, mas o que se tem a dizer, o lugar de onde se diz. [...] Há por 

toda parte, e não só no Brasil, a redutora associação de que o aspecto estético é uma 

construção elitista, eurocêntrica e até racial. (Saldanha, 2019, p. 6). 

 

Na contramão da nossa “freeway literária”, os poetas do underground estético 

demonstram – podemos dizer, com o perdão do trocadilho, subterraneamente – que o saber-

fazer, “o aparato técnico da poesia se encontra vivo e a serviço de um novo momento em que 

os temas são vários” (Saldanha, 2019, p. 6), rebelando-se contra a simploriedade 

contemporânea igualmente denunciada por Secchin, quando este escreveu que, de uns tempos 

para cá, “bastava alguém não saber metrificar para dizer-se poeta” (2022, p. 18).  

É significativo que junto à metrificação, como uma aliada, tenhamos o retorno das 

formas fixas: os sonetos, as trovas, os rondós, as baladas, as sextinas e outras mais. Sobre as 

formas fixas, Saldanha (2019, p. 7) pontua que 

 

Será preciso lembrar que, no Brasil, o chamado Modernismo as colocou sob severa 

crítica, desde 1922. Neste país não se conheceu o Simbolismo como escola aberta à 

invenção e às vanguardas. O Parnasianismo durou mais que nos vizinhos da 

América Latina e o Modernismo, quando enfim surgiu, cumpriu o papel das 

vanguardas com adiamento e maior belicosidade. Tendo havido uma tentativa de 

repensar o Modernismo e revigorar as formas fixas na chamada Geração de 45, esta 

foi aos poucos silenciada por outras vanguardas brasileiras que, ao contrário do resto 

do mundo, se desenvolveram depois da década de 1950, como o Concretismo, com 

forte apelo à ciência semiótica, banindo aspectos discursivos da linguagem. Tal 

quadro somente começa a ser contestado nos anos 1990, com as polêmicas aportadas 

pelo poeta Bruno Tolentino, de volta ao país. Por isso, revisitar formas fixas ou 

praticar o verso livre com a destreza de quem, vindo daquelas, conhece a fundo 

aspectos rítmicos da linguagem, é algo especialmente sintomático no Brasil.  

 

Convém destacar que além das formas fixas e metrificação, os poetas reunidos por 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

222 

  

Wladimir – ou seja, categorizados no underground estético – têm em comum a graduação 

acadêmica, possuindo muitos, inclusive, doutorado; também, vários lecionam em 

universidades; ainda, para alguns, a semelhança ressoa na constante presença literária do 

poeta carioca Bruno Tolentino.  

Entre os vinte e quatro poetas colecionados por Saldanha em sua coletânea, sete deles 

nos interessam mais: Bernardo Souto, Emmanuel Santiago, Érico Nogueira, João Filho, 

Lorena Miranda Cutlak, Silvério Duque e Wagner Schadeck. Todos, junto do próprio 

Wladimir Saldanha, compuseram, em 2020, uma roda de conversa sobre poesia, literatura, 

crítica e criação literária no canal do YouTube Roberto Mallet, rendendo dois vídeos em 

grupo, ambos com mais de duas horas de duração, e um vídeo de entrevista particular com 

cada poeta, com duração em torno de uma hora. Roberto Mallet, porto-alegrense dono do 

canal e mediador dos vídeos, é ator, professor e diretor de teatro, formado em Artes Cênicas 

pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul e, atualmente, docente no Departamento de 

Artes Cênicas da Universidade Estadual de Campinas. 

A fim de apresentação, transcreveremos abaixo, da coletânea compilada por Saldanha, 

um poema de cada um dos poetas (curiosa e coincidentemente, ou não, sonetos), a fim de 

melhor e mais completamente ilustrar o underground estético, para além da poesia de 

Emmanuel Santiago. 

Abaixo, o “Soneto surrealista”, de Bernardo Souto: 

 

Havia um capitão decapitado 

correndo nu pela floresta fria; 

havia um grande medo anunciado 

no silêncio da tarde que morria. 

 

Havia uma princesa e um soldado 

atrás do capitão, em romaria. 

Havia um bravo rei transfigurado 

no clamor do soldado em agonia. 

 

Havia um unicórnio desalado 

carregando a cabeça dum soldado 

e a princesa, que pálida dormia. 

 

Havia um capitão decapitado 

guiando um unicórnio desalado 

no sonho da princesa... Havia, havia! 

(Souto apud Saldanha, 2019, p. 20) 

 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

223 

  

Este soneto de Souto é semelhante ao sonho recorrente de Santiago: os decassílabos, 

ora sáficos, ora heroicos, cadenciam uma exposição surrealista – seguindo, supomos, os 

"passos para um poema surrealista" da sextilha de Santiago. Temos, neste soneto, um capitão 

decapitado, uma princesa sonolenta, um soldado agonizante, um bravo rei e um unicórnio; 

isso tudo, descobrimos ao final, no plano fantástico do sonho da princesa. Se não 

conseguimos desvendar o que significam os signos, percebemos, como se fosse um déjà vu, 

repetir-se a atmosfera onírica do sonho recorrente; o soneto encadeia, bruscamente, cenários 

diferentes a cada estrofe, rearranjando sempre as mesmas personagens até saturar-se, enfim, 

da recorrência num exclamado "havia, havia!". É-nos incerto se o sonho da princesa durou 

uma ou mais noites, e se fora sempre o mesmo; sabemos, contudo, que a succubus
12

 indutora 

desse sonho é, conforme indica a dedicatória do soneto, Emmanuel Santiago, também estrela 

desta constelação e à qual o poema de Souto “sucumbiu”. 

Abaixo, além dos poemas já transcritos e comentados nos capítulos anteriores, 

copiamos o “Soneto ao pai natimorto”, de Emmanuel Santiago: 

 

O pai que nunca tive agora é morto 

e me assombra a lembrança que não tenho: 

seu rosto, que não sei, contrai o cenho 

ou será (mal suponho) um riso torto? 

 

Nunca vi, de seus traços, de seu rosto, 

uma foto sequer, nenhum desenho. 

O pai, que não desejo nem desdenho, 

não houve, mas morreu. Será aborto? 

 

Ironia que a Morte não dispensa: 

esse, que da existência tem a chave, 

já não existe mais em sua ausência 

 

e a mim, que sustentei o gesto grave 

de nunca conceber sua presença, 

restou, enfim, parir o seu cadáver. 

(Santiago apud Saldanha, 2019, p. 32) 

 

Dedicado ao "amigo Wladimir Saldanha", este soneto também resgata qualquer coisa 

de fantástico, seja no seu título, seja brincando com imagens absurdas (o "aborto" de um 

homem adulto; o "parto" do cadáver do pai pelo seu filho, concebendo, assim, sua ausência), 

seja trazendo entidades, como a Morte - grafada com sua inicial maiúscula. Notemos nesses 

                                            
12

Figura lendária de diversas tradições mitológicas, especialmente da cultura medieval europeia, a qual 

creditava-se a paralisia do sono. 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

224 

  

poemas aqui reunidos – o que confirmaremos seguindo a leitura dos demais sonetos – a 

presença constante, grave ou bizarra (às vezes, ambas), daquilo que é surreal, como as figuras 

mitológicas e situações fantásticas, e daquilo que é sobrenatural, como pessoas divinas e 

angelicais. 

De Érico Nogueira, transcrevemos seu soneto chamado “O que te dão, que brota...”: 

 

O que te dão, que brota e não exige 

mais que um braço lesado que o apanhe, 

é sidra vagabunda, não champanhe, 

e o é mesmo se for: noblesse oblige
13

. 

 

Que muito valerá o que não te aflige 

e não fermenta até que desentranhe 

maduro de repente, e o mundo ganhe 

pelo que disciplina e te corrige? 

 

“Os deuses vendem quando dão”, e caro; 

um rosto, um ombro, um verso – o que vier 

irá voltar levando-se consigo. 

 

Aqui só permanece o que é mais raro: 

aquela tua cave que (se houver) 

a alguém irá se abrir como um abrigo. 

(Nogueira apud Saldanha, 2019, p. 40) 

 

Érico exibe um refinamento poético muito peculiar ao cenário do underground 

estético; refinamento esse que se mistura (sem dissolver-se) ao sarcasmo - aliás, o recurso da 

ironia e do sarcasmo, especialmente no trato de temas graves como o deste soneto (o sentido 

do sofrimento), não é apenas traço de Érico, mas presente em diversos outros poetas 

"subterrâneos". Destaque para o verso entre parênteses, fazendo citação do primeiro verso do 

soneto “O das Quinas
14

”, de Fernando Pessoa, presente em sua obra Mensagem. 

A seguir, o soneto “Didática”, de João Filho: 

 

O áspero poema? Não mais quero. 

O inviável abismo? Já descri. 

Foi com inabalável esmero 

que duramente me persegui. 

 

Se tudo é insuficiente, espero. 

O instante vence o tédio, senti. 

Se a valsa mudou-se em bolero, 

                                            
13

Expressão francesa que pode ser traduzida como a nobreza obriga; reflete a ideia de que aqueles que têm 

privilégios econômicos, status social elevado ou posição de destaque, têm responsabilidades e obrigações para 

com os outros, especialmente para com os menos favorecidos. 
14

 Os versos de Pessoa estão acessíveis no site arquivopessoa.net, que disponibiliza a obra completa do autor. 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

225 

  

o ritmo pouco importa, vivi. 

 

Pelo tropeço suavizei o passo. 

Seu corpo é o sentido que devasso 

devagar, como quem respira. 

 

Gota que se equilibra suspensa – 

a vida. Mínima que é imensa, 

quando pensa que é real, delira. 

(Fernandes Filho apud Saldanha, 2019, p. 48) 

 

Outro traço comum e persistente da poética do underground estético é a 

metalinguagem. Apresentamos a abundância desta temática ao tratarmos, no capítulo anterior, 

da obra de Santiago, em que a metalinguagem (por consequência, os metapoemas) firmou-se 

como a rocha basilar de todo um livro. Observando o exercício poético dos demais poetas que 

brilham nessa constelação, podemos confirmar esse ponto, também, como uma preocupação 

inerente a sua estética - e não poderia ser diferente, diante de artistas que meditam e discutem 

sua arte e engenho. 

De Lorena Miranda Cutlak, seu soneto “O impossível”: 

 

Desesperar é imediato 

quando encontrar-te é um longo apelo 

a me elevar, como em degredo, 

à condição de intemerato 

 

servo, que não sou, de pequeno. 

Luta febril, muito me empenho 

em ter o olhar sempre em tua Face 

para que não logre negar-te 

 

minha aflição diante do horrendo. 

Cerra, Senhor, teus punhos, venda 

meus olhos com tuas vestes gastas, 

 

pinga teu sangue em minha boca, 

dá-me a beber com fel, me afronta, 

desde que eu não deixe tua casa. 

(Cutlak apud Saldanha, 2019, p. 60) 

 

É-nos evidente a atmosfera tolentiniana que grita neste soneto: a escolha distinta para 

a métrica (octossilábica, comum na tradição popular, como o cordel, destoando do 

formalismo do soneto), a presença violenta e incômoda do enjambement
15

, o contraste da 

temática cristã com o apelo agressivo da linguagem - em tudo nos remete a’As horas de 

                                            
15

Técnica poética em que uma frase ou oração é continuada em versos consecutivos, ou mesmo à estrofe 

seguinte, repartindo o sintagma em mais de um verso.  



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

226 

  

Katharina
16

, obra de Bruno Tolentino (1940 – 2007). O poeta carioca, atrevemo-nos a dizê-lo, 

é o ícone e modelo desta nova geração de poetas que ecoa seu acontecimento – temos 

Tolentino como um acontecimento à poesia brasileira e, julgamos, um dos principais 

catalisadores disto que hoje chamamos underground estético. 

Abaixo, o soneto “Sérgio”, de Silvério Duque: 

 

Ao velho pátio do colégio antigo 

até a lua regressou mais triste 

mas há tanto de mim nestes silêncios 

que a própria morte se achará sozinha. 

 

Recordar é adiar outros regressos 

sem que me doa a pressa doutros dias 

sem que eu invente a infância que não tive 

nas voltas em que a vida é reinventada. 

 

Agora o que me cabe é viver 

simplesmente e deixar para outros dias 

as minhas súplicas e este tempo 

 

qual o velho pátio do colégio antigo 

irmão de meu vazio e minha ruína 

ou como fazem os cães por entre as noites. 

(Duque apud Saldanha, 2019, p. 80) 

 

Assim como o "soneto branco" de Santiago, este também não apresenta rimas; todavia, 

obedece ao formalismo da métrica. 

De Wagner Schadeck, transcrevemos, abaixo, “Teseu”: 

 

Não se sai vivo deste labirinto. 

Dádivas, linha e lâmina portamos. 

Levando à porta pela qual entramos 

há um fio atado ao limiar distinto. 

Desembainhada, a espada que empunhamos 

só será usada no último recinto? 

Por qual sangue seu aço será tinto? 

Decapitará o monstrengo que enfrentamos? 

Crânio chumbado com melancolia, 

somos tentados a cortar a guia... 

Mas neste dédalo de pesadelo, 

sabendo que esta luta está perdida, 

quem há de recolher num só novelo 

esse enosado fio de nossa vida? 

(Schadeck apud Saldanha, 2019, p. 82) 

 

                                            
16

Publicada pela primeira vez em 1994, a obra é composta de 166 poemas que narram o drama de conversão da 

freira Elisabeth Katharina von Herzogenbuch, persona criada por Tolentino. A linguagem sarcástica, junto da 

forte influência da tradição católica e ousada abordagem estrutural, são marcas distintas do livro. 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

227 

  

Observamos, de imediato, a estrutura que mascara o soneto tradicional: não há 

estrofes, mas catorze versos num bloco único; entretanto, o esquema rítmico A/B/B/A das 

"quadras" evidencia a forma interna do soneto. Também, não é um soneto inglês
17

. O poema, 

referenciando o labirinto de Dédalo, retoma o que afirmamos sobre o gosto compartilhado 

entre os poetas pelo fantástico e mitológico. 

Convém destacar que os sete acima mencionados “não são autores de ‘torre de 

marfim’, saudosos do Parnaso. São poetas de hoje, no Brasil de hoje, com suas tensões gerais 

e pessoais, fazendo poesia lírica com um sentido vivo de tradição” (Saldanha, 2019, p. 8). 

Assim, a primeira questão levantada pelos poetas no canal de Mallet, através de Bernardo 

Souto, é aquela que abriu nosso trabalho: 

 

Eu creio que a nossa geração é marcada por um rigor estético muito grande, por uma 

dedicação ao estudo da poesia que se distancia muito de uma tradição meio frívola, 

meio irresponsável, digamos assim, do poema piada e cheio de trocadilhos fáceis, 

aquela coisa. Não é porque vocês são meus amigos, mas eu admiro muito a poesia 

de todos vocês. [...] Então, nos sonetos de vocês eu encontro muita qualidade, mas 

em alguns outros poetas, que eu não vou citar o nome, eu vejo que são formalmente 

muito bem feitos, mas que não tem uma poeticidade maior [...] são brilhantes por 

fora, mas vazias por dentro. [...] de um lado, as pessoas acreditam que verso livre 

não é poesia, por uma espécie de reacionarismo idiota, né, e de outro lado existem 

algumas pessoas que acreditam que só porque sabem metrificar estão escrevendo 

grande poesia. (Souto apud Mallet, 2020). 

 

Souto percebe-se (talvez como o eu lírico do sonho recorrente de Emmanuel 

Santiago), junto aos demais poetas, numa geração já superada daqueles poemas de facilitário 

irrestrito, conforme escreveu Secchin (2022, p. 18), porém ainda maculada pelo pecado 

parnasiano do fetiche da forma. Confirma-nos esse pensamento a fala de Silvério Duque, 

acrescentando haver, também 

 

o fetiche justamente pelo contrário: tem o fetiche pelo que é vanguardista, tem o 

fetiche por aquilo que é desafiador, mesmo que não faça nenhum sentido ou não 

passe absolutamente nenhuma mensagem; é apenas o desafio pelo desafio. E a gente 

já vê essa besteira desde vinte e dois aqui no Brasil, senão um pouco antes. (Duque 

apud Mallet, 2020). 

 

Logo, diversamente daquilo que vendem e personificam os poetas mainstream, e 

                                            
17

Também conhecido como soneto shakespeariano, constitui-se de um bloco único de catorze versos em que a 

estrutura rimática compõe três quadras e um dístico. 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

228 

  

também frontalmente opostos aos fajutos Apolos do Monte Parnaso
18

, o underground estético 

situa-se à parte, como que salvaguardas do símbolo. Como disse Érico Nogueira (apud 

Mallet, 2020), “a má compreensão do que é poesia, isso é uma coisa que sempre houve, 

sempre vai ter. Entender mesmo do métier, é pouca gente que entende. [...] Tem muito 

professor de matemática, mas quantos matemáticos de verdade?”.  

Fomentando mais a discussão, Wagner Schadeck (apud Mallet, 2020) entra num tema 

de nosso interesse, quando pergunta “de que forma o poeta retoma os textos clássicos e os 

amplia e de que forma se dá a imitação?”, esbarrando na angústia da influência. Emmanuel 

Santiago, que lemos no capítulo anterior como um arauto da teoria bloomiana, toma a palavra 

e responde: “a minha preocupação é me apropriar desses modelos de passado, mas sem ser 

passadista. Tornar isso contemporâneo [...] porque se você não consegue interessar nem seus 

contemporâneos, interessar a posteridade pode ser ainda mais difícil” (Santiago apud Mallet, 

2020); ainda, ele acrescenta acreditar “que essa seja uma questão que ultrapasse o trabalho de 

todos nós que estamos aqui”. 

Depreendemos, das considerações até agora proferidas pelos poetas, o forte senso 

coletivo que possuem. Santiago, na última declaração que transcrevemos, afirma ser a 

apropriação do cânone literário, bem como seu uso e manuseio criativo, uma questão de 

trabalho de todos os presentes na conversa. Reafirmando o que Saldanha destacou em sua 

coletânea de poesia contracorrente, Emmanuel posiciona-se, com os demais do underground 

estético, como um daqueles que estão “fazendo poesia lírica com um sentido vivo de 

tradição” (Saldanha, 2019, p. 8). 

Assim, se o underground estético enquanto movimento poético-literário e profético 

está provado, conforme expusemos no capítulo anterior, as colocações apresentadas no canal 

de Roberto Mallet permitem-nos concluir (ou, ao menos, pressupor) que os poetas articulam 

deliberadamente tal retorno estético agora. Nossa suspeita encontra maior e mais forte suporte 

nas seguintes palavras de Santiago, acerca do mote do seu exercício poético: “a minha questão 

é pegar esse modelo do passado, mas incluir aquilo que eu chamo de rasuras: coisas que não 

eram possíveis naquela época” (Santiago apud Mallet, 2020). Ora, o que é isso senão a 

tessera bloomiana? O preenchimento das lacunas deixadas pelo poeta precursor no seu poema 

preenchidas pelo trabalho poético do poeta novo? A ousada “tentativa, da parte do efebo 

                                            
18

Na Antiga Grécia, cria-se que o Monte Parnaso era habitado pelo deus mitológico Apolo, comumente 

associado às artes, e pelas nove musas: Calíope, Clio, Érato, Euterpe, Melpômene, Polímnia, Terpsícore, Talia e 

Urânia. 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

229 

  

[poeta forte], de se persuadir a si mesmo (e de nos persuadir) que a Palavra do precursor já 

estaria inteiramente desgastada se não redimida pela mais ampla e revigorada Palavra do novo 

poeta” (Bloom, 1991, p. 103)? 

Santiago, insistindo em seu ponto, reforça nossa compreensão:  

 

quando alguém vem me perguntar sobre essas coisas [o fazer poesia], e eu sinto um 

certo passadismo na obra da pessoa, eu pergunto assim: o que você acha que a sua 

obra acrescenta à tradição literária que já não esteja lá? [...] Não é negar a tradição 

literária [...] é pensar mesmo numa construção coletiva, numa construção 

civilizacional mesmo. (Santiago apud Mallet, 2020).  

 

Ou seja, para Santiago – e acreditamos, baseados em tudo o que já expusemos neste 

trabalho, que podemos vislumbrar em sua fala a intenção de todo o underground estético – a 

realização da Poesia
19

 está em encadear seu símbolo na sucessão canônica. Essa é a angústia 

da influência. 

 

5  NOSSA BELÉM 

 

Embora não tenhamos uma declaração cabal da organização destes poetas enquanto 

um movimento poético-literário de retorno estético, como anuncia Saldanha no subtítulo de 

sua coletânea, o todo reunido neste trabalho é-nos o suficiente para que os vislumbremos 

como o profético florescimento de “alguma coisa semelhante à aventura da leitura” predito 

por Harold Bloom e, também, por ele denominado “underground estético”. Os poetas do 

underground buscam, consciente e deliberadamente, dissipar a névoa
20

 que cega e enclausura 

a Poesia nos claustros do culturalismo temático e do progressismo estrutural: o primeiro, 

atando o discurso poético – e sua validade – às bandeiras minoritárias e identitárias; o 

segundo, proclamando a debilidade e tirania à métrica, harmonia e formas fixas. Os males da 

névoa e suas consequências à Poesia (e Arte) são, mais imediatamente, o relativismo e 

reducionismo: suspendem o valor e projeto político-ideológico como estandarte e critério 

contra o estético e limitam a apreciação artística e a pessoa do poeta àquela cultura predileta, 

oprimindo a expressão poética e entregando aos já poucos leitores uma poesia raquítica e 

circunscrita. 

                                            
19

Optamos pelo “P” maiúsculo como recurso para destacar, neste argumento, a poesia enquanto arte literária 

mesma. 
20

Referência aos ensaios do Modos de romper a névoa, de Wladimir Saldanha, obra de referência que moveu 

este trabalho. 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

230 

  

Se o underground é estético, o é porque adjetiva ao seu aspecto dado – subterrâneo – 

o caráter do mistério, do indizível, da expressão, daquilo que chamamos de Arte; e, como 

mencionou Bernardo Souto, de um rigor e estudo que se distancia da tradição frívola e 

irresponsável do mainstream – ou, da “surface”. Portanto, à arte soma-se o engenho, 

resultando no que versava (literalmente) Horácio em sua Ars poetica, quando este defendeu a 

combinação do esmero da técnica ao talento do poeta – o que, comprovadamente nos 

capítulos anteriores, corresponde à compreensão e intenção dos poetas neste trabalho 

abordados. 

Respondendo ao nosso problema maior, sobre a unidade do movimento, as falas 

expostas no canal de Roberto Mallet, seja trocando elogios ou concordando mutuamente em 

pontos cruciais no tocante à poesia, permitem-nos intuir a articulação existente entre esses 

poetas e seu vínculo – senão nominal, efetivamente ontológico – à angústia da influência. 

Concluímos reconhecendo a originalidade e pioneirismo desta discussão e até mesmo 

o caráter temerário do trabalho apresentado. Salientando, portanto, a necessidade e valor da 

continuidade da atenta observação dos próximos percursos do underground estético em nossa 

poesia. 

 

Referências 

 

BÍBLIA, N. T. “Carta aos Filipenses”. In: Bíblia Sagrada. Tradução de Padre Luis Alonso 

Schökel. 3. ed. São Paulo, SP: Editora Paulus, 2017. 

 

BILAC, Olavo; PASSOS, Guimaraens. Tratado de Versificação. Rio de Janeiro, RJ: 

Livraria Francisco Alves, 1905. 

 

BLOOM, Harold. A angústia da influência: uma teoria da poesia. Rio de Janeiro: Imago, 

1991. 

 

BLOOM, Harold. “Uma Elegia para o Cânone”. In: O Cânone Ocidental: Os Livros e a 

Escola do Tempo. Rio de Janeiro: Objetiva, 1994. p. 23-47. 

 

BORGES, Jorge Luis. “Kafka e seus precursores”. In: Outras inquisições: (1952). São Paulo: 

Companhia das Letras, 2007. p. 127-130. 

 

CARPEAUX, Otto Maria. “Ensaio de análise em profundidade”. In: Ensaios reunidos: 1942 

– 1978. Vol. 1. Rio de Janeiro: Topbooks, 1999, p. 116-122. 

 

CARPEAUX, Otto Maria. História da Literatura Ocidental. 3. ed. Brasília: Senado 

Federal, 2008. 

 



Revista Ícone 

Revista de Divulgação Científica em Língua Portuguesa, Linguística e Literatura 
Volume 25, n.2 – Agosto de 2025 – ISSN 1982-7717 

 

231 

  

ELIOT, T. S. “Introduction”. In: POUND, Ezra. The Selected Poems of Ezra Pond. 

Londres: Faber, 1948. p. 7-21. 

 

ELIOT, T. S. “Reflections on Vers Libre”. In:  New Statesman. Londres, v. 8, n. 204, p. 518-

519, mar. 1917. 

 

MOISÉS, Carlos Felipe. “Indagações sobre o verso livre”. Dicta&Contradicta, São Paulo, 

IFE, n. 4, 9 dez. 2009. Caderno de Literatura. Disponível em: 

http://www.dicta.com.br/edicoes/edicao-4/indagacoes-sobre-o-verso-livre/. Acesso em: 27 jul. 

2023. 

 

ROBERTO MALLET. Conversa entre poetas #1. YouTube, 11 jun. 2020. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=xFsXwgcxsRc&ab_channel=RobertoMallet. 

 

SALDANHA, Wladimir. “Estudo de caso: pesadelo recorrente ou sete passos para uma 

interpretação alegórica”. In: Modos de romper a névoa: crítica de poesia brasileira 

contemporânea e temas afins. Itabuna: Mondrongo. 2020. p. 224-230. 

 

SALDANHA, Wladimir. “O underground estético e o Pavão Bizarro: uma leitura bloomiana 

da poesia de Emmanuel Santiago”. In: Modos de romper a névoa: crítica de poesia brasileira 

contemporânea e temas afins. Itabuna: Mondrongo, 2020. p. 184-223. 

 

SALDANHA, Wladimir. Poesia brasileira em contracorrente: o retorno estético do século 

XXI. Itabuna: Mondrongo, 2019. 

 

SECCHIN, Antonio. “Poesia e gênero literário”. In: Escritos sobre poesia & alguma ficção. 

Rio de Janeiro: EdUERJ, 2003. p. 249-256. 

 

SECCHIN, Antonio. “Em torno do verso”.  In: Papéis de poesia II. São Paulo: Editora 

Unesp, 2022. p. 17-20. 

 

SECCHIN, Antonio. “Parnaso contemporâneo II”, In: Poesia e desordem: escritos sobre 

poesia & alguma prosa. Rio de Janeiro: Topbooks, 1996. p. 165-169. 

 

SEXTINA. In: MOISÉS, Massaud. Dicionário de termos literários. São Paulo: Cultrix, 

1974. 

http://www.dicta.com.br/edicoes/edicao-4/indagacoes-sobre-o-verso-livre/

